

# كتاب التفسير

عباس محمد العقاد

«طبعة جديدة منقحة ومراجعة»



**العنوان:** عقيرية خالد.

**المؤلف:** عباس محمود العقاد .

**إشراف عام:** داليا محمد إبراهيم .

**تاريخ النشر:** الطبعة الثامنة - يونيو 2005 .

**رقم الإيداع:** 2003 / 20999

**الترقيم الدولي:** ISBN 977-14-2558-7

الإدارة العامة للنشر: 21 ش أحمد عرابي - المهندسين - الجيزة  
ت: 023466434 - فاكس: 023472864  
البريد الإلكتروني للإدارة العامة للنشر: publishing@nahdetmistr.com

المطباع: 80 المنطقة الصناعية الرابعة - مدينة السادس من أكتوبر  
ت: 028330287 - فاكس: 028330296  
البريد الإلكتروني للمطباع: press@nahdetmistr.com

مركز التوزيع الرئيسي: 18 ش كامل صدقى - الفجالة -  
القاهرة - ص . ب : 96 الفجالة - القاهرة.  
ت : 025903395 - فاكس: 025909827

مركز خدمة العملاء: الرقم المجاني:  
08002226222  
البريد الإلكتروني لإدارة البيع: sales @nahdetmistr.com

مركز التوزيع بالإسكندرية: 408 طريق الحرية (رشدى)  
ت: 035230569  
مركز التوزيع بالتصور: 47 شارع عبد السلام عارف  
ت: 0502259675

موقع الشركة على الانترنت: www.nahdetmistr.com  
موقع البيع على الانترنت: www.enahda.com



احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / CD)  
وتقنن بأفضل الخدمات عبر موقع البيع  
[www.enahda.com](http://www.enahda.com)

**جميع الحقوق محفوظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع**

لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية  
أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر.

# ١- الْبَادِيَةُ وَالْحَرْبُ

كان قتيبة بن مسلم من نوابع القادة المعدودين الذين أثجبوهم الأمة العربية في صدر الإسلام .

وكان يلى خراسان لملوك الدولة الأموية . فخرجت بها خارجة أهمته ، فقيل له : «ما يهمك منهم ؟ ... وجه إليهم وكيع بن أبي مسعود فإنه يكفيكم» . فأبي ، وقال : «لا ... إن وكيعاً رجل به كبر يحتقر أعداءه ، ومن كان هكذا قلت مبالاته بعده فلم يحترس منه فيجد عدوه منه غرة ...» .

وهذه كلمة من كلمات القائد العربي تنبئ عن كثير :

تنبئ عن ملكة القيادة فيه ، وتنبئ عن ملكرة السيادة في الأمة التي نشأ منها واستطاعت بها أن تسوس الأم في الحرب والسلم ، سياسة للنجاح وللبقاء ...

فالحق أن شروط القيادة على وفرتها وعظم التبعية فيها جميعاً ، ليس يوجد بينها ما هو ألزم للقائد من القدرة على سبر قوته وسبر قوة خصمه . وكل ماعدا ذلك فإنما هو ترتيب لما يصنعه بقوته وما يتوقع من القوة التي ينازلها أن تصنعه ، أو هو تنظيم للأهبة والخيطة بين الفريقين في المكان الذي يتلاقيان فيه ...

وقد كانت لهزيمة الدول أمام العرب أسباب كثيرة : منها ضعف العقيدة واحتلال النظام ونقص القيادة ، وانحلال الترف وتفرق الآراء ، ولكن البلاء الأكبر إنما حاق بتلك الدول من آفة الغرور الباطل والاستخفاف بالخصم المقاتل . فانتصر العرب ؛ لأنهم ظنواهم لا ينتصرون ولا يعتزمون الانتصار ، وكان الاستخفاف والإهمال شرّاً على تلك الدول المتسلفة من الاستهوان والفزع ، بل كان الاستخفاف والإهمال سبباً لانقلابهم آخر الأمر إلى استهوان يخذل المفاصل وفرز يفت في الأعضاد ، فاجتمعت عليهم البلتان من سوء التقدير ، ولم تنفعهم قلة المبالغة بال العدو ولا فرط المبالغة به بعد الأوان ...

كانت دولة الفرس لا تنظر إلى الbadية العربية إلا نظرة السيد المجل إلى الغوغاء المهازيل الذين يحتاجون إماً إلى العطاء وإماً إلى التأديب ، وبلغ من طغيان كسرى حين جاءته الدعوة الخمودية أن بعث إلى النبي العربي بشرذمة من الجند تأتيه به في الأصفاد ! ... وبلغ من طغيان جنده عامة وخاصة أنهم كانوا يأنفون أن يقرنهم أحد بالعرب في معرض من المعارض أو غرض من الأغراض ولو للحيلة والمكيدة . فاتتفق في بعض وقفات العراق أن زعيماً عربياً من جيشه الفرس أقبل على القائد الفارسي مهران بن بهرام ؛ ليمدّه بأبناء قبيلته ويعينه على خالد بن الوليد وجنده . فقال له : «إن العرب أعلم بقتال العرب ، فدعنا وخالفنا» ، فجراه القائد الفارسي مجاملة وخدعة ؛ ليستخلص منه أقصى العون والنجدة ، وقال له : «صدقت لعمري ! لأنتم أعلم بقتال العرب وأنتم مثلنا في قتال العجم ... فغضب أتباعه لجاملته هؤلاء القوم الذين يعينونهم ويقاتلون في صفوفهم ، وسألوه : «كيف تقول ما قلت لهذا الكلب؟» ... فلم يهدأوا عنه حتى اعتذر لهم بأنه يخدع القوم ويغير بهم ، وقال لهم : «دعوني ، فإني لم أرد إلا ما هو خير لكم وشر لهم ... فإن كانت لهم على خالد فهي لكم . وإن كانت الأخرى لم يبلغوكم - أى المسلمين - حتى يهنو فنقاتلهم ونحن أقوىاء وهم ضعفون ...» .

وسخروا في طلائع وقعة «أليس» فلم يحفلوا بجيش خالد الزاحف إليهم وتنادوا إلى طعامهم الذي هيأوه ، ولم يكلفو أنفسهم قبل ذلك مشقة استطلاع الطريق .. ليأمنوا البعثة قبل تهيئة الطعام .

أما الروم ، فكان لهم غرور كهذا الغرور في مواجهة الbadية العربية ، وكان قصارى ما حذروه في أول الأمر أن يغير العرب على تخومهم لينهبوا ويسلبوا ثم يفروا بسلبهم إلى الصحراء .. فإن أوغلوا في بلاد الدولة الرومانية ، فهم مأخوذون بالهبات والوعود أو مأخوذون بالكثرة المستعدة لا يقوم لها جند قليل يوشك أن يتجرد من السلاح بالقياس إليهم ، فلما جد الجد وعرفت الدولة الرومانية من تقاتل من أولئك الجندي العزل على زعمها إذا هي تنقلب من الغفلة الشديدة إلى الفزع الشديد ...  
ويبدو لنا أن المؤرخين المحدثين لم يبرعوا كل البرء من هذا الخطأ القديم .

فلا يزال الأكثرون منهم يستعظمون على العرب أن يغلبوا الفرس والروم ،

ويحسبون هذه الغلبة شيئاً قد حصل وكان ينبغي ألاً يحصل ، لو لا أنها فلتة لا يقاس عليها ومصادفة لا تقبل التكرار ..

وبعضهم يلتمس العلة ، فيقول : «إنما هي وهن الدولتين ومصابهما بالخور والانحلال» ، أو يلتمس العلة ، فيقول : «إنها عقيدة المسلمين القوية وافتقار الفرس والروم إلى مثل هذه العقيدة» .

وكل أولئك تعليل ناقص من كل نواحيه ...

فالصادفة لا محل لها في حوادث الوجود ، ولا تطرد في قتال بعد قتال ، من جوف الصحراء إلى عمران العراق والشام ومصر ومشارق الأرض ومعاربها بين إفريقيا والصين .  
وانحلال دولة من الدول قد يغيبها ويعجزها عن النصر ، ولكنه لا يقيم دولة أخرى لم تتجمع لها أسباب النهوض والتمكين .

والعقيدة قوة لا غباء عنها بقوة أخرى لمن يفقدوها ، ولكنها هي وحدتها لا تغنى عن الخبرة والاستعداد ، ولا تفسر لنا اختلاف النجاح باختلاف الخطط والقواعد .  
وقد كان المسلمون على عقيدتهم الراسخة يوم لقائهم هوازن وشيعتها بوادي حنين ، فأوشكوا أن ينهزموا لاعتدادهم بكثرتهم وقلة مبالاتهم بعدهم ، وأوشكت عاقبة الاستخفاف هنا أن تصيب المسلمين كما أصابت الفرس والروم ، وفي ذلك يقول القرآن الكريم : ﴿... وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَا أَجْعَبْنَاكُمْ كَثُرْكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنْهُمْ شَيْءًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ إِمَّا رَحْبَةٌ لَّهُ وَإِمَّا مُدْرَبَةٌ﴾ [التوبة: ٢٥].

فمهما يهرب هؤلاء المؤرخون من الحقيقة فلا محيس لهم من الرجوع إليها لفهم الغلبة الإسلامية أو فهم الهزيمة الفارسية والرومانية ، وهذه الحقيقة هي أن المسلمين كانوا أيضاً أخبر بالفنون العسكرية من أهل فارس والروم وكانوا أقدر على تنفيذ الخطط العسكرية التي تتعهدهم من قواد تينك الدولتين ، وإن البدائية العربية سواء في عصور الجاهلية أو صدر الإسلام لم تكن من الجهل بفن الحرب بتلك الحالة التي توهمنها المؤرخون الأوروبيون ، بل معظم المؤرخين عامة ولا نحاشى<sup>(١)</sup> منهم العرب والمسلمين ...

\* \* \*

(١) نحاشى : أي نستثنى .

فالصورة الشائعة في خيال أكثر القارئين عن البدادية أن حروب الصحراء لم تكن إلا مشاجرات بالسيوف والرماح أو بالقصى والمقاليع ، لا ترجع إلى نظام ولا تنبع على خطة ولا يخلص منها فن يتعلمها ، ويتلقاءه اللاحق عن السابق ، وقوام أمرها شراذم من السلطة<sup>(١)</sup> والمغيرةين سرعان ما تقبل حتى تدبر ، وقصاري ما تعرفه من أساليب القتال أن تفر بعد الكرا أو تكر بعد الفرار .

وهذه صورة مضللة لمن يسترشد بها في اختبار قدرة البدادية على الحروب الكبيرة والمناوشات الصغيرة .

فمن الخطأ «أولاً» أن تستخف بالرياضة التي يراضى عليها الجيل بعد الجيل حيث تتعاقب الأجيال على أمثال هذه المناوشات ، أو على ما نسميه اليوم حرب العصابات ، حتى لو صحت أنها كانت هي كل ما يعرفه أهل الصحراء من فنون القتال . فالذى لا ريب فيه أن الصحراء قد تعاقبت فيها الأجيال على حروب العصابات التي تشتهر فيها القبائل أبداً بين عادية ومعدو عليها ، وأن البدوى قد عاش زمناً كما جاء في التوراة «يده على كل إنسان ويد كل إنسان عليه» . فحصل من ذلك على ملكة مطبوعة يصح أن تسمى «حاسة الحرب» أو أهبة الميدان الخالد التي لا تفارقه في ليل ولا نهار . فلا يزال حياته في حيطة المدافع واستعداد المهاجم ويقطنه القلب للنضال الذي يتعرض له بين مضطرب مفترض أو طائع مختار .

وهذه ملكة لا تحصل لأبناء المدن الذين يندبون للقتال بين آونة وأخرى ، ويتدربون عليه كأنه عمل يؤدى في مكان العمل ، ثم يطرح عن العائق في سائر الأوقات .

ومن الرياضة التي يراضى عليها الجيل بعد الجيل حيث تتعاقب حروب العصابات أنهم يتعودون الصبر على الفرار ويملكون الجأش عند الإدبار ؛ لأن الفرار عندهم حركة من الحركات المألوفة في كل وقعة يخوضون غمارها ، وليس هزيمة تطيش باللب وتخلع الفؤاد وتوقع في روع صاحبها أنه ضيع الأمل ولم يبق له من أطوار القتال غير التسليم . فهو في حالة صالحة لاستئناف القتال إن أقبل وإن أدب ، وسواء طمع في النصر أو لاذ بالنجاة ، وكأنه يتأنى ليتقدم في حينها أو بعد حين ، ويتحول إلى الوراء كما يتحول إلى الشمال أو اليمين ، طوعاً لأمر مقصود وجريأة في عنان مددود ، ومن هنا تيسير لقاد العرب في الغزوات الكبيرة أن يلموا شمل الجيش

---

(١) السلطة : الذين يرتكبون السطو .

النهزم في سويعات معدودات ، وأن يتداركوا الخذلان من حيث يعسر على الجيوش المنظمة أن تداركه قبل زمن طويل .

ولن تخلو العصابات المغيرة - مع طول المرانة - من علم بأصول الاستطلاع والمباغطة والتبييت والخاتلة وحساب الحساب للرجعة والإفلات ، وهي على بساطتها أصول لا ندحة عنها في أكبر الميادين وأصغرها على السواء .

هذا إن صح أن حروب العصابات هي كل ما حذقه عرب البدية من فنون القتال في تاريخهم القديم .

وذلك غير صحيح ..

فالعرب قد عرّفوا في حروبهم التي وقعت بينهم تسيير الجيوش بعشرات الآلوف على اختلاف الأسلحة والأقسام ، وقيل إن جيش الغساسنة الذي حارب المنذر بن ماء السماء لم يكن يقل عن أربعين ألفاً بين راجل وفارس ، وكان في الجيش معاً راكبو الخيول ، وراكبو الإبل ، وحاملو السيوف ، وحاملو الرماح ، والضاربون بالسهام والنبال ، والضاربون بالخراب والحجارة .

\*\*\*

ولقد كان الغساسنة والمناذرة أصحاب ملك قائم لا يعسر عليهم تسيير هذه الآلوف المؤلفة إلى الميادين القريبة ، ولكن القبائل التي لم تكن على شيء من هذا الملك كانت تسوق الآلوف للقاء أمثالها وتستعد لها بالجيوش التي تساوى في عددها بعض جيوش القتال في عصرنا الحديث ، فاستعدت مذبح لقتال تميم يوم الكلاب الثاني بثمانية آلاف ، وجرى بين الفريقين من حيل الاستطلاع والراوغة والهجوم والمطاردة ما هو محتوي لكل عناصر الكفاح الأولى في كل زمان .

على أن البدية لم يفتها قط علم الحرب ، كما علمته دول الحضارة في عصور الجاهلية العربية ، فكانت غسان على مقربة من الروم تدخل معهم في الفرق المتطوعة على حالي الدفاع والهجوم ، وكان ملوك الحيرة على مقربة من الفرس يخدمهم أحياً كتيبة من الجيش الفارسي هما الشهباء والدوسر أو «الدوشير» يعني الأسدلين شعار الدولة الفارسية ، وكان جند الشهباء من أبناء فارس وجند الدوسر من أبناء القبائل العربية ، وليس يحتاج العربي إلى أكثر من هذه المقاربة وهذه القدوة للتقطاف الفنون التي يحتاج إليها في تعبئة الجيوش وللفطن إلى المخاوف التي يتقيها في مواجهة التعبئة النظامية من جانب دول الحضارة .

وقد تبين هذا فعلاً في وقعة ذي قار التي تغلب فيها العرب على الدولة الفارسية ، فإن العرب كانوا في تلك الواقعة أربع قيادة وأخبر بفنون الزحف والتعبئة من قادة الجيوش النظامية ، لم يغفلوا قط عن حيطة واجبة أو حيلة نافعة قبل اشتباكهم بالجيوش الفارسية ؛ بعثوا الطلائع وبشوا العيون وقسموا جموعهم إلى ميمنة تولاها بنو عجل ، وميسرة تولاها بنو شيبان وقلب تولته بطون من بكر عليهم رئيسهم القدير هانئ بن مسعود ، وأنفذوا إلى قبائل العرب الذين في جيش الفرس رسلاً يشيرون نحوتهم ويغرونهم بالتخلي عن أصحابهم حين يجد الجد ويلتحم الجيشان ، فوافقتهم إيمان وبرت بوعدها فولت من الميدان في أحرج الأوقات . . .

\* \* \*

ولما أصبح يوم الواقعة الخامسة أقبل الفرس ومعهم الأفيال والفرق المدرعة ، فلم يرع قادة العرب ما شاهدوا من ذلك الجيش الراخر وتلك العدة الواقية ، بل تشاوروا في أمرهم وعقدوا بينهم ما يشبه «مجلس الحرب» في اصطلاح هذه الأيام . فقال ربيعة بن غزالة السكوني : «لا تستهدفو بهذه الأعاجم فتهلككم بتشابها ، ولكن تكردسوها كراديس فإذا أقبلوا على كردوش شد الآخر». وقال حنطة بن ثعلبة : «إن النشاب الذي مع الأعاجم يفرقكم ، فإذا أرسلوه لم يخطئكم ، فاعجلوهم اللقاء ، وابداوهم بالشدة». وقال يزيد بن حمار : «أكمنو لهم كميناً ففعلوا وأكمنوه في موضع يقال له الخبراء ، وأوصوه أن يظهر حين يشتد القتال بين العسكريين وتفر قبيلة إيمان من صفوف الأعاجم ، فيكون فرار أنصارهم وإقبال المدد إلى خصومهم مع احتدام القتال ، ضربتين متداركتين لا يقوون بعدهما على الثبات .

ولم يغفلوا عن حمية الجندي والفرسان يلهبونها للمجازفة بالحياة والأنفة من طلب النجاة ، وهو ما نسميه اليوم بالروح المعنوية ، فعمد حنطة بن ثعلبة إلى وضين راحلة امرأته - أى حزامها - فقطعه ، وتبع رواحل النساء فقطع وضنها جميعاً فسقطت على الأرض ، وصاحت بقومه : «ليقاتل كل رجل منكم عن حليته .. وراح السيافون يقطعون أكبיהם من مناكبها لتخف أيديهم لضرب السيوف ، وتسابق الخطباء والشعراء في التذمير والتحريض فذهبوا جميعاً يرددون قول قائلهم : «الممية ولا الدنيا ، واستقبال الموت خير من استدباره» .

وتبارز بعض الفرسان من العسكريين ، ثم التحم الفريقان وحمى الوطيس ، وظهر

الكمين فى أوانه وولت إياد ، فتبعها فريق من كسرت قلوبهم هذه الصدمة التى فوجئوا بها على غير رقبة ، وأطبق الكمين على قلب الجيش ومعه كوكب الجيش العربى كله فحققت الهزيمة العاجلة على أقوى الجيшиين ، وكتب النصر لأولى الفريقين به فى ميزان الفن العسكرى الذى يشمل جميع المرجحات ، ماعدا المرجح المادى دون غيره ، وهو العدد والسلاح .

إذ الحقيقة أن غلبة العرب فى يوم ذى قار إنما كانت غلبة لليقظة على الغفلة ، وللتكلفة على العجز ، وللخفة على الفخامة ، وللنفن الحربى الصحيح على النظم التقليدية التى لا تصرف فيها ، وللعززة المشكورة على الكبراء المذمومة ، وكان العرب خلقاء أن ينتصروا بكل وسيلة من وسائل النصر فى الحروب القديمة والحروب الحديثة ، إلا تفوق الفرس فى بعض العدد التى لم ينفعهم تفوقهم فيها عند التحام الصفوف .

وليس فى وسع عالم من علماء الحرب فى زماننا هذا أن يأخذ عليهم خللاً فى خطتهم لم يلتفتوا إليه ، أو يحسى عليهم وجهاً من وجوه التدبیر قصرروا فيه ؛ لأن وجوه التدبیر كلها فضول بعد أن تستقيم للقاتل :

(١) أهبة الاستطلاع . (٢) رسم الخطة . (٣) تنظيم الجيش فى مواقفه . (٤) تنظيم الجيش فى حركاته . (٥) إذكاء العزيمة فى نفوسه . (٦) إضعاف العزيمة فى نفوس خصومه .. وهذه كلها هى صفة لباب الحرب فى العصر الحاضر وفي العصور الغابرة ، وفي جميع العصور إلى آخر الزمان .

ويبدو لنا أن مزية الفرس والروم فى أنواع الأسلحة والعدد كانت مزية مبالغًا فيها على الأقل فى ميادين الاشتباك والالتحام ، إذا صر أن لها الرجحان فى مواقف الحصار ومواقف الحرب من بعيد ؛ لأننا عرفنا من أخبار الحروب الماضية أن بعض الفرسان ال بواسل كانوا يتربجلون ليحكموا الضرب والحركة ، وكانوا يخلعون عنهم شكتهم تبرمًا بها وتخففاً من ثقلها ولا سيما فى أيام القيظ أو فى الموضع الوعرة التى تصعب فيها حركة المدرعين فى الشكفة السابقة ، وكان بعض الضباط من النبلاء يستصحبون خدمًا لهم ؛ ليحملوا لهم شكتهم إلى حين الحاجة إليها ، وجاء فى كتاب فيجتيوس Végétius إنجيل الحرب عند الرومان الأقدمين أن الجنود كانوا يضيقون ذرعاً بالدروع المعدنية ويستقلونها ويودون لو يطردونها ويتاح لهم العمل بغيرها ، ولم تكن لهم حاجة بها إلا حين يرادون على الاقتراب من موقع السهام والنبل والحراب الطويلة ، لأداء عمل من الأعمال .

وعندنا أن العرب قد كسبوا الطريقتين معًا بنشأتهم في البداية واقتراهم من دول الحضارة ، ونعني بهما طريقة العصابات وطريقة الجيوش في إدارة الحروب .

فهم قد برعوا في حرب العصابات بالرمانة الطويلة ، ثم اقتبسوا ما زمهم أن يقتبسوه من فنون الحرب عند الدول الكبرى على أيامهم ، فلم يخسروا بذلك إحدى الطريقتين بل جمعوا بينهما واستفادوا بما تفيده كل منها في موضعها ، فأضافوا سرعة العمل في طريقة العصابات إلى إحكام التنظيم في طريقة الجيوش .. وكانوا يقاتلون بفنين متساندين يأخذون منها ما يأخذون ويدعون منها ما يدعون ، حيث كان الفرس أو الروم يتقيدون بفن واحد على التراث المحفوظ الذي لا يحسنون التجديد فيه ..

ومن الحق أن قبائل العرب التي أقامت في الخواصير كانت على الزمن تتلقى النصيب الأوفى من كلتا الطريقتين ، إما بالقدوة والتلقي أو بالتعليم المقصود ، ولا سيما قبائل قريش التي كانت تقيم في عاصمة العواصم العربية من الوجهة الأدبية والثقافية ، وكانت تجمع كل ما تفرق بين أبناء الجزيرة من المزايا والمعرف والصفات ؛ لأنها أخذت نفسها بأداب الرئاسة المدنية والبدوية التي يدين بها جميع هؤلاء .

فال تاريخ الصادق يتقاضانا أن نعرف هذه الحقيقة ؛ لنعرف موقع العدل والإنصاف من حكم الزمن بين الأم الكبيرة التي تنازعـت السيادة بعد ظهور النهضة العربية .

\* \* \*

فالنهضة العربية لم يكتب لها النصر ؛ لأن الفرس والروم كانوا يستحقون الهزيمة وكفى ، بل هي قد انتصرت ؛ لأنها كانت تستحق النصر بأسبابه التي لا مصادفة فيها ولا محاباة ، ولا محل لفلترة نادرة لا تقبل التكرار ..

ولما كانت أسباب النصر عند العرب ناقصة ، فتمت في أوانها فغلبوا بوسائل الغلبة جميعها .

كانوا متفرقين بغير باعث على الوحدة والنهوض ، فجاءتهم الدعوة الإسلامية تجمع شتاتهم وتبعث كرامتهم وتنطلق بهم في سبيلهم . فتم لهم ما نقص وتهيأت لهم ذرائع النصر في شرعة الأرض والسماء ، وعلم النبي عليه السلام بيوم «ذى قار» وهو يدعو العرب إلى دين التوحيد ، فرأى فيه بوادر نصر العرب على العجم ، وأيقن أنه يوم تتلوه أيام ، وأنه مسمع بدعوته الأم جميعاً عما قريب .



# قريش ومخزوم

كانت قريش مؤيل الثقافة من أنحاء الجزيرة كلها بين حاضرة وبادية ، ومن قديم عصورها إلى حديتها .

لأنها كانت وسطاً بين الحضارة والبداوة ، وكانت تقيم في عاصمة الحجاز وإلى جوار الكعبة التي يحج إليها العرب ، تبركاً بحرمتها ولباداً بأصنامها ويحملون إلى أسواقها أزواب الأدب والشعر والحكمة ، كما يحملون إليها أزواب القوت وسلع التجارة .

وكانت قريش تنتقل إلى بلاد العرب كما ينتقل العرب إليها من بلادهم ، فكان لها رحلتان في الشتاء والصيف ؛ إحداهما إلى اليمن والأخرى إلى الشام ، وكانت تضيف إلى ما تعلمه بالسماع والرواية علم المشاهدة والمراس ، حيثما نزلت في طريقهما من ديار العرب أو من ديار الروم والحبشة ، وسائل الأم الأعجمية كما كانت تسميتها .

والعرب من دأبهم حفظ السير ورواية الأحاديث والتنقيب عن الأخبار والطوابيا ؛ لأن الاستطلاع من طبيعة سكان الصحاري ، وتتوقف سلامتهم أحياناً على خبر يعلمونه في أوانه ، كما تستهدف أرواحهم أحياناً للخطر العظيم من جراء طارئ داهم تفوتهم الحيطة له في حينه ، ولم يزل أبناء القبائل على ولعهم المتأثر بالسير والأخبار لغير هذه الضرورة التي يدعوهم إليها حب الأمن والسلامة . فهم غيورون على تراث الآباء والأجداد تفاخرًا بالنسبة العريق ، وتصححًا للعلاقات ، وتمييزاً للأقربين والبعداء ..

ومع هذا الولع الأصيل في الطبيعة العربية باستقصاء الخبر ، يصعب على الذهن أن يتخيّل أن قريشاً تجاهل شأنًا من شئون الثقافة العربية ، وهي تقيم في مثابة الجزيرة كلها وتسهر على عاصمة العرب ، وتحبب أنحاء هذا الوطن الكبير من شماله إلى جنوبه ومن جنوبه إلى شماله ، وتتابع العصور حقبة بعد حقبة وهي في مرقبها الذي تطل منه كل ما يعنيها ...

فقلما غاب عنها علم عربى وصل إليه أبناء الحواضر والبواudi باجتهادهم واختبارهم ، أو وصلوا إليه بالقدوة والسماع عن الأم الأجنبية .

وقلما خفى عنها فن من فنون ثقافة العرب فى مصالح السلم وال الحرب ، أو معارض السياسة والشئون الاجتماعية .

ونظن أن خطأ المؤرخين فى تقدير معارف العرب السياسية لا يقل عن خطئهم فى تقدير معارفهم الحربية ، وقد كانت كما رأينا كفؤًا لحضارة الدولة الفارسية وتجارب قوادها وأساورتها .

وكذلك كانت لهم فى السياسة والنظم الحكومية خبرة لا يستخف بها من ينفذ إلى بواطنها ، فهى لا تبلغ أن تكون فلسفة مشروحة ومذاهب مفصلة على مثل النظم العصرية ، ولكنها كذلك لا تنزل إلى الفوضى ولا إلى الغريزة الهمجية التى لا مساك لها ولا تدبير فيها .

وأوجز ما يقال عن خبرتهم بالنظم الحكومية أن العالم القديم لم يعرف قط نظاماً من أنظمة الحكم إلا كان للعرب غذوج منه يوافق مصالحهم وعقائدهم ويعجرى على عاداتهم وخلائقهم .

عرفوا نظام الإمارة التى ينفرد فيها الأمير برأيه ويستأثر فيها بشرعيته وقضائه .

وعرفوا نظام الإمارة التى يتولى فيها الحكم نائب عن الأمير يفصل فى قضايا الرعية بمعونة ذوى الرأى منها «إلا أن يكون غزو أو قتال» فهو باسم الملك دون غيره ، وهو النظام الذى جرى عليه أهل الحيرة زمانا مع ملکهم المنذر ونائبه زيد بن حماد من بنى أيوب .

وعرفوا نظام الإمارة التى يختار أميرها من أمة أخرى كما تنتقل الأسر الأوربية اليوم من مواطنها إلى الوطن الذى تحكمه بالمحاورة أو بالاتفاق بين الدولتين . وعلى هذه السنة ، اجتمع البكريون حين غلبهم سفهاؤهم وأكل قويهم ضعيفهم ، فقال شيوخهم : «لا نستطيع دفع ذلك إلا أن نملك علينا ملکاً نعطيه الشاة والبعير ؛ فيأخذ للضعيف من القوى ، ويرد على المظلوم من الظالم ، ولا يمكن أن يكون من بعض قبائلنا فيأباه الآخرون ، ولكننا نأتى تبعاً فيختار لنا». فقصدوه فملك عليهم حجرأً أمير كندة ، وهو أبو امرئ القيس الشاعر المشهور .

وعرفوا الحمايات على أنواعها؛ حماية الإمارة التي تستعين بجيش أجنبي، وحماية الإمارة التي تعتمد على جيشهَا، وحماية الإمارة التي تدين لدولة واحدة، أو تدين لدولتين . كما حدث ذلك في ملك اليمن بين الحبشة وفارس وسادات البلاد . وعرفوا رئاسة القبائل المنفردة ورئاسة القبائل المجتمعة إلى نسب واحد ، ورئاسة الرجل الذين يرعون الإبل والشاء ، ورئاسة أهل المدر الذين يغرسون المروج والبساتين ويزاولون التجارة من موسم إلى موسم ..

\* \* \*

وكانت قريش تسمع بهذه النظم وتشاهدها في مواضعها وتقتبس منها ما هي في حاجة إليه . ولكنها لم تأخذ بنظام الإمارة؛ لأن التنافس بين بطنها يمنعها أن تتفق على ملك من إحداها ، ولم تتعرض لنظام الحماية؛ لأنها بنجوة من سلطان الدول الأجنبية ، ولم يوافقها نظام أهل الوبر ولا نظام أهل المدر؛ لأنها كانت وسطًا بين الحضارة والبداءة كما قدمنا ، وكانت ترعى مصالحها ومصالح الوفود التي تقبل إليها حاجة أو متجرة وليس من عشيرتها التي تقبل منها حكم الشيخ في قبيلته على أية صفة من صفاتها .

فاختارت لها نظامًا فريدًا يوفق بين هذه الأطوار الاجتماعية المختلفة فيها ، ولعله أشبه النظم بنظام المشيخة بين الرومان الأقدمين ، وإنما يؤول الرأي الأخير فيه إلى مجلس يجتمع من رؤساء كل بطن في القبيلة . ويوشك أن يكون أمره شوري أو على صورة الشوري التي ترضى بالجاملة وإن لم يكن فيها رضا بالحقيقة . إذ الحقيقة أن المرجع الأخير إلى أقوى الأقواء من أولئك الزعماء ، كلما حزب الأمر وتشعبت الآراء ..

ومن زكامة الحكم عندهم أنهم فهموا مناط الرئاسة القرشية التي يدين بها حجاج البيت الحرام وقصاد مكة من الحضر والبادية ، وهي الدين واللغة والتجارة المشتركة . فحفظوا مناسك الكعبة ، وجعلوا أسواقهم معرضًا للبلاغة الشعرية والخطب المروية ، وتعاهدوا على ضمان الثقة بالتجارة كلما غادر بذمتها ، أو اعتدى معندي حقوقها .

\* \* \*

واحتالوا على التوفيق بينهم بتقسيم المفاحر والمراسم على بطونهم وزعمائهم حسب أقدارهم ومزاياهم ، فانتهى الشرف إلى عشرة بطون هم : هاشم وأمية ونوفل وعبد الدار وأسد وتيم ومخزوم وعدى وجمع وسهم ، فكانت لهاشم سقاية الحاج ، وكانت لأمية راية الحرب يخرجها عند القتال ليسلموها إلى قائدتهم المختار ، وكانت لنوفل الرفادة وهي إعانة الحجاج المنقطعين بالمال ، وكانت لعبد الدار السدانة والحجابة واللواء ، وكانت لبني أسد المشورة أو رئاسة مجلس الشورى في مهمات الأمور ، وكانت لبني تيم الديات والمغارم ، وكانت لبني مخزوم القبة وهي مجتمع الجيش والأعنفة وهي قيادة الفرسان ، وكانت لبني عدى السفاراة ، ولبني جمع الأيسار أو الأزلام ، ولبني سهم الحكومة والأموال المحجرة ، وظلوا يتولونها جيلاً بعد جيل إلى ظهور الإسلام .

ولم يكن لهذه «الوظائف» الموزعة شأن واحد في جميع الأوقات والأحوال ، بل كانت تعلو وتهبط على حسب الزعيم الذي يتولاها وعلى حسب القوة التي يكون عليها بيته عند ولادته إليها ، ولكننا إذا نظرنا إليها مجملةً وجدنا منها ما كان يقصد به «جبر الخاطر» والإرضاء .

وما كان يشبه الوظائف الشورية أو الإدارية الثانوية في حكوماتنا الحاضرة ، ولم تجد بينها «سلطات» فعالة خليقة أن تتعاقب مع الزمن غير ثلات متفرقات ، وهي السلطة الروحية لهاشم وعبد الدار ، والسلطة السياسية لأمية ، والسلطة العسكرية لخزوم .

من بني مخزوم هؤلاء نشأ خالد بن الوليد - بطل هذا الكتاب - وكانت نشأته في أعرق بيوتها وأعلاها وأشرفها وأغناها ، فلم يكن من أبوته أو عمومته إلا رئيس ابن رئيس لا تعلو مكانته مكانة أحد من رؤساء الجahليّة . . .

كان جده المغيرة بن عبد الله ، الذي كان الرجل من بني مخزوم يؤثر أن ينسب إليه فيسمى المغيرة تشرفاً بالانتساب إلى الفرع الذي أناف على الأصول . . .

وكان أبوه الوليد بن المغيرة الملقب بالعدل وبالوحيد ؛ لأنَّه كان يكسو الكعبة وحده سنة وتكسوها قريش كلها كسوة مثلها سنة أخرى .

وكان عمِّه هشام قائد بني مخزوم في حرب الفجار ، وبوفاته أرخت قريش كما تورخ بالأحداث العظام ، ولم تقم سوقة بمكة ثلاثة لحزنها عليه . .

\* \* \*

وكان عمه الفاكه بن المغيرة من أكرم العرب في زمانه ، له بيت للضيافة يأوي إليه من شاء بغير استئذان .

وكان عمه أبو حنيفة أحد الأربعة الذين أخذوا بأطراف الرداء وحملوا فيه الحجر الأسود إلى موضعه من الكعبة ، كما أشار النبي عليه السلام قبل الدعوة الإسلامية . . .

أما الذي فض النزاع بين القبائل على هذا الشرف حين أذن التنافس بينها بالشر المستطير فهو عم آخر من أعمامه ، وهو أبو أمية بن المغيرة الملقب بزاد الراكب كما جاء في بعض الروايات . فقد أشار عليهم أن يكلوا الحكم إلى أول داخل من باب المسجد ليختار من بينهم من يرفع الحجر إلى مكانه ، فارتضوا مشورته وتم صواب المشورة بتوفيق البشرة النبوية قبل إهلالها على العالم بستين .

ولقب أبو أمية زاد الراكب ؛ لأنه كان يكفي أصحابه في السفر مئونتهم ، فلا يتزودون بزاد .

ويظهر أن بنى مخزوم هؤلاء كانوا في ثروتهم وعدتهم وبأسهم أقوى البطون القرشية حين ينفرد كل بطن منها عن سائر بطونها . ولكنهم لم يستأثروا بالزعامة القرشية ؛ لأنهم كانوا ينافسون بنى هاشم وبنى أمية وبنى عبد الدار ، وهم ثلاثة بطون قوية يلتقطون في جد واحد أقرب من الجد الذي يجمعهم بيني مخزوم ، وهو مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر جد قريش أجمعين .

وقد تبيّنت رجاحتهم هذه في مواقف كثيرة قبل الإسلام وبعده ، فاضططعوا وحدهم ببناء ربع الكعبة بين الركنين الأسود واليماني ، واشتركت قريش كلها في بناء بقية الأركان . . .

وكان لبني مخزوم وحدهم في وقعة بدر ثلاثون فرساناً من مائة فرس لقريش كلها ، ومائتا بعير وأربعة أو خمسة آلاف مثقال من الذهب غير الأزواد والأمداد . . .

فلا جرم يعظم على نفوسهم أن يغلبهم منافس على الشرف والعزّة ، وأن يحوزوا كل ما حازوه من الرجال والأموال ثم تشيل كفthem مرجوحة في ميزان الفخار . .

ولا جرم يأخذون الأمر مأخذ الأنفة والخزوانة بينهم وبين بنى عبد مناف حين تظهر النبوة في هؤلاء ولا تظهر فيهم .

وقد أخذوها هذا المأخذ حين قال أبو جهل : «تنازعنا نحن وبنو عبد مناف ؛ أطعمنا فأطعمنا ، وحملوا فحملنا ، وأعطوا فأعطينا ، حتى إذا تحاذينا على الركب وكنا كفرسى رهان ، قالوا : منا نبى يأتيه الوحي من السماء .. فمتنى ندرك هذه؟» .

ولما قال أبو جهل «بنو عبد مناف» ذهاباً إلى الجد الذى يجمع هاشماً وأمية عبد الدار ، كأنه يستعلى فى كبرياته أن ينافس هاشماً وحدها دون أن يصعد إلى أبيها الذى يجمع بينها وبين غيرها .

وكان الوليد بن المغيرة يزعم أنه هو أحق الناس بالنبوة والقرآن ويقول : «أينزل على محمد وأترك وأنا كبير قريش وسيدها؟» . ففى ذلك يقول القرآن الكريم : «وَقَالُوا لَا نَرْزِلُ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرِيبَاتِ إِنَّ عَظِيمًا» [الزخرف : ٢١] .

ونحن نعلم الآن أي عقبة كانت هذه الخنزوانة المخزومية فى طريق الإسلام إذ نرجع إلى الآيات التى نزلت فى رؤسائهم ووصفت ما كان من عنادهم وعتادهم ، وما كانوا يقابلون دعوة الدين الجديد بدعواهم فى آبائهم وأجدادهم ، فلم ينزل فى رؤساء قبيلة مثل ما نزل فى رؤساء هذه القبيلة ، ولم تتمثل منعة قوم كما تمثل منعتهم فى ردود القرآن على أقوالهم ، وهى أقوى ردود عرفت فى سور المكية الأولى ، على ما جاء فى الآيات الكثيرة من سورة «إن» وسورة «المدثر» وسورة «الكافرون» عدا إشارات أخرى فى سورة «الحجر» و«عبس وتولى» .

\* \* \*

وكل أولئك فحواء شيء واحد ، وهو أن بنى مخزوم باعوا بأسباب الحافظة على القديم جميعاً حين تصدى الإسلام لتبديل ذلك القديم ، فهم أول من يصاب بهذه الدعوة الجديدة وأخر من يليبيها ولو مندوحة عنها ، ومن ثم كانت المساولة بين الإسلام والجاهلية فى وجه من وجوهها معاولة بين محمد عليه السلام وبين خالد ابن الوليد الذى انتهى إليه شرف الرئاسة المخزومية فى ذلك الأوان .

والناس يختلفون في تمثيل بيئاتهم وطبقاتهم غاية الاختلاف ، ويصدقون في تمثيلها غاية الصدق وهم يتفاوتون بينهم تفاوت النقىض والنقيض ؛ لأن البيئة مستودع شامل يوجد فيه الحسن والردىء ويأكل كل منه على حسب مأته ومورده ، وحسب ما هو مستعد له وقدر عليه .

فإذا قيل سيد من سادات قريش أو نوادج من نماذج القرشية الجاهلية ، جاز لنا أن نتمثله على ألوان كثيرة لا على لون واحد ، وجاز أن يكون هذا السيد خير السادات من طبقته أو شرهم وشر أهل زمانه من جميع الطبقات .

ولكننا مع هذا قد نحصر الخصال المشتركة والنحوت الوسطى التي تشيع في هواء هؤلاء السادات غير من تجاوزوا الحد وبلغوا الندرة في الشذوذ والاستثناء .

فالغالب على هؤلاء السادة ، أنهم يتوارثون الثقافة العربية ويتدارسونها بالتعليم والتلقين والمعاصرة ، ويستوعبون أخبار الحكماء وذوى الأحلام في علاج المشكلات وتدبير الحيل ومصانعة الناس والأيام .

ويكثر فيهم أن يجمعوا الثقافة السياسية والعسكرية كما وصلت إليهم من تراث الأقدمين من عرب وعجم ، وبخاصة من كان منهم منوطاً بعده الحرب وقيادة القبيلة في غزواتها أو مواقف دفاعها ، كما كان خالد بن الوليد .

\* \* \*

ومن صفاتهم الشائعة فيهم حب السيطرة ، والصرامة ، وقلة الرحمة ، والاستزادة من المال ، وتمتع الحياة ، والتفاخر بالوفر ، والشراء ، وجمع الحطام من حيثما اجتمع بأساليبهم التي كانوا يستجيزونها ولا يتحرجون منها ، وأشيعها الربا والمغالاة بالأسعار .

وقد وجد في أسرة خالد من يكثرون الإقراض بالربا ، ومن يرى في أموال الربا شيئاً من الدنس يقاربه في أحوال ويستبعده في أحوال أخرى .

فمات أبوه وله على قبائل مكة وأرباضها ديون تحسب بالألوف لم يزل خالد يتقاضاها حتى أسلم وأسلم المدينون ، فترك الربا من بعدها واكتفى برأس المال ؛ عملاً بالقرآن الكريم :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ تَقُولُوا فَلَهُ مَا بَقَى مِنَ  
أَرْبَابًا إِن كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴿١٧﴾ فَإِن لَرْتُمْ فَعَلُوا فَأَذْنُوا مِنْ حِرَبٍ مِنْكَ  
اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَمْ يُنْهَمُ فَلَمْ يُرْدُو وَسُمْمُوا لِأَمْوَالِكُمْ لَا ظَلَمُونَ وَلَا ظَلَمُوا﴾.

وكذلك وجد في أسرته من نزه الكعبة عن أموال الربا وما شابها ، فقال لقومه : «يا عشر قريش .. لا تدخلوا في بنائها من كسبكم إلا طيباً؛ لا يدخل فيه مهر بغي ولا بيع ربا ولا مظلمة أحد». وكلهم قرشي جاهلي من طبقة السادة وأصحاب المال .

فحين نقول إن خالداً كان مثال طبقته وعنوان المحافظة على مزايا هذه الطبقة يحسن بنا أن نتجه إلى تلك الخلائق الوسطى ونترقب منه غاذجها المشتركة التي لا غلو فيها من هنا أو هناك ، حتى نرى دلائل الزيادة في خلية من تلك الخلائق ، فذاك إذن خاصته التي يتميز بها بين قرنائه ولا تخرجه من معهود الطبقة كلها على الإجمال . ولا يتم الكلام على تراث بني مخزوم حتى نضيف إلى مزاياهم المختلفة مزية ملحوظة لها شأنها في كل مجتمع إنساني وليس شأنها بالقليل في حياة خالد على التخصيص .

فقد كانت هذه القبيلة - على كثرة الأقطاب بين رجالها - مشهورة بجمال النساء بين الحواضر العربية ، وبقيت لها هذه الشهرة إلى ما بعد قيام الدولة العباسية ، إذ كان يقال لأبي العباس السفاح : إن المخزوميات رياحين العرب ، وعندك منهن يا أمير المؤمنين ريحانة الرياحين .

ولا بدح يكون هذا شأن القبيلة التي نبغ منها خالد بن الوليد وعمر بن أبي ربيعة . فقد يمها كانت الفروسيّة والغزل والرّأبة بيئه واحدة تتعاون فيها البطولة والشاعرية والجمال .

وصفوة هذا جميده أن خالد بن الوليد قد دخل الإسلام بأوفى نصيب من حميمية السيادة العربية في عهد الجاهلية ، فصنع للإسلام وصنع الإسلام له الأعاجيب ، وكان مقياس العبرية العربية في عهديين متقابلين .

# نشأة خالد

خالد بن الوليد بن المغيرة أحد سبعة إخوة من الذكور وقيل عشرة ، بل ثلاثة عشر بين ذكور وإناث ، ومنهم أختان . . .

وقد تقدم إجمال القول في شرف قومه ونصيب أعمامه خاصة من الرئاسة والزعامة . أما أبوه الوليد ، فقد كان الرئيس بين الرؤوس والزعيم بين الزعماء ، وكانت له في بعض نواحي خلقه وعقله لمحات تلك الموهب التي تجلت بعد ذلك في عبقرية ولده العظيم .

كان أغنى أبناء زمانه في صنوف الشراء المعروفة بينهم كافة ؛ الذهب والفضة والبساتين والكرم ، والتجارة والعروض ، والخدم والجواري والعيال ، وسمى من أجل ذلك بالوحيد ، ولقب من أجل ذلك بريحانة قريش .

وهو الذي قال فيه القرآن الكريم من سورة المدثر :

﴿ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا ﴿١١﴾ وَجَعَلْتُ لَهُ مَا لَأَمْسَدُ وَدًا  
وَبَنِينَ شُهُودًا ﴿١٢﴾ وَمَهَدْتُ لَهُ تَمَهِيدًا ﴾ .

ويروى سفيان الثوري أنه كان يملك ألف دينار ، ويروى ابن عباس أنه كان يملك من الفضة تسعة آلاف مثقال .

ولكبيرياته في جوده أو جوده في كبارياته ، كان ينهى أن توقد نار غير ناره في منى لإطعام الحجيج .

وكان يأنف لنفسه في الجاهلية أن يرى سكران ، على إباحة الخمر وشيوخها في تلك الأيام ، فانتهى عنها بغير ناهٍ ، وقيل إنه قطع يد السارق على سبيل القصاص .

وقد كان من أصحاب الحيلة والخowl والإقدام ، ضربة من ضرباته في موقف اللبس والتردد ترينا فيه أبا خالد قبل أن يعرف العالم ضربات خالد ، وذلك يوم تداعت الكعبة وأوجس المشركون أن يهدموها ليعيدوا بناءها ، توقيراً لتلك الحرمة

التي كانوا يقاربونها بالضراوة والخشوع ويدخلها بعضهم حفاة الأقدام ولم يقربوها فقط بهدم أو عدوان ، فلما رأى وسواسهم وفزعهم تناول المعمول وضرب الضربة الأولى بيديه وهو يقول : «اللهم لم ترع . اللهم لا نريد إلا الخير» ، وممضى في أثره الهدامون غير متهدبين .

ويؤخذ من بعض أحاديثه مع أبي جهل أنه كان من أفقه الناس لمعاني الكلام ومن أحفظهم للشعر والخطب في أيامه .

«قام النبي ﷺ في المسجد يصلّى والوليد بن المغيرة قريب منه يسمع قراءته ، فلما فطن النبي ﷺ لاستماعه أعاد قراءة الآية ، فانطلق الوليد حتى أتى مجلس قومه من بنى مخزوم ، فقال : «والله لقد سمعت من محمد آنفًا كلامًا ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجن ، والله إن له حلاوة وإن عليه لطلاوة ، وإن أعلاه لثمر وإن أسفله لمغدق ، وإنه يعلو وما يعلى .. ثم انصرف إلى منزله» .

فقالت قريش : «صباً والله الوليد ولتصبون قريش كلهم . فأوفدوا إليه أبي جهل يحتال لصرفه عن الإسلام إن كان قد نوى الدخول فيه ، وما زال به حتى قام معه إلى مجلس قومه ، فقال لهم : «تزعمون أن محمداً مجنون ، فهل رأيتموه يختنق فقط؟ تزعمون أنه كاهن ، فهل رأيتموه تكهن فقط؟ تزعمون أنه شاعر وما فيكم أحد أعلم بالشعر مني ، فهل رأيتموه ينطق بشعر فقط؟ تزعمون أنه كذاب ، فهل جربتم عليه شيئاً من الكذب؟

يسألهم ويجيبونه : «كلا» ، في كل سؤال .

حتى أعياهم أن يردوا كلامه ، فسألوه رأيه في تفسير بلاغة القرآن ، ففكروا ثم قال : «ما هو إلا سحر يؤثر! أما رأيتموه يفرق بين الرجل وأهله وولده ومواليه؟ فهو ساحر وهذا هو السحر المبين ... فذاك إذ يقول القرآن الكريم :

﴿إِنَّهُ فِرَقَ وَقَدَرَ<sup>١٨</sup>﴾  
﴿فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَرَ<sup>١٩</sup>﴾ <sup>﴿ثُرَقْتُ لَكَيْفَ قَدَرَ<sup>٢٠</sup>﴾</sup> <sup>﴿ثُرَّنَظَرَ<sup>٢١</sup>﴾</sup> <sup>﴿ثُمَّ عَلَسَ<sup>٢٢</sup>﴾</sup>  
﴿وَبَسَرَ<sup>٢٣</sup>﴾ <sup>﴿ثُمَّ أَدَرَ وَأَسْتَكَبَ<sup>٢٤</sup>﴾</sup> <sup>﴿فَقَالَ إِنْ هَذِهِ إِلَّا سُحْرٌ<sup>٢٥</sup>﴾</sup> <sup>﴿وَيُثْرُ<sup>٢٦</sup>﴾</sup> .

وأختلف المفسرون في تفسير المعنى المقصود بالعتل الزنيم الذي قيل إنه نزل فيه .

فرأى بعضهم أن الزنيم هو الداعي ، وأن الوليد بن المغيرة يوصف به ؛ لأن أباه  
ادعاه بعد ثمانى عشرة من مولده .

ورأى بعضهم أن الزنيم وصف له من زمة كان يعرف بها في عنقه ، وهي اللحمة  
المدللة ، وبخلافهم آخرون فيقولون إن الرجل الذي كان يعرف بهذه الزمة هو  
الأحسن بن شريق ، وكان أصله من ثقيف وعداده في زهرة .

وفي رواية أنه عليه السلام سُئل عن العتل الزنيم فقال إنه هو الفاحش اللثيم ،  
وغير ذلك من الروايات والتأويلات كثير .

إلا أن الذي يعنينا فيما نحن بصدده أن الوليد لم ينسب قط إلى أحد غير أبيه  
المغيرة ، وأن المغيرة لم يكن بحاجة إلى استلحاق ولد غريب عنه لكترة أولاده  
ونجابتهم بين فتيان مخزوم وقريش عامة ، وأن شبه الوليد ببني المغيرة ظاهر حتى في  
بعض الفروع البعيدة . فإن عمر بن الخطاب كانت أمه قريبة خالد بن الوليد ، وكان  
يشبهه أقرب الشبه كما يتفق في أيامنا هذه كثيراً بين أبناء العمات والأحوال ، وأن  
غير الوليد لأولى بذلك الوصف لما تقدم من اعتزاز قريش بنسبةه فيهم حتى لقب  
برihanة قريش وسمى بينهم بالوحيد .

وعلى أية حال ، فقد نشأ خالد في بيت المغيرة وهو سيد بني مخزوم ،  
وأحد السادات المعدودين في قريش ، وصاحب الكلمة التي يتعلّق بها مصير قومه  
فيما يجتمع إليه من شرعة أو دين .

أما أمه فهى لبابة بنت الحارث الهاشمية ، وهى أخت ميمونة أم المؤمنين زوج  
النبي عليه السلام ، وأخت لبابة بنت الحارث الكبرى زوج العباس عمه ، وأخت  
أسماء بنت عميس التي تزوجها جعفر بن أبي طالب ثم أبو بكر الصديق ، ثم على  
بن أبي طالب ، ولها أخوات آخريات بني بهن رجال من ذوى الأخطار ومقاديم  
العشائر النابهين .

وندر في بيوت العرب النبيلة بيت لم يكن له صلة بخالد وذويه بالنسبة  
والمحاورة ، من جانب أمه أو جانب أبيه .

والأقوال في سن خالد وتاريخ مولده لا تنتهي إلى قول يمتنع فيه الخلاف . فمن  
المؤرخين من يقول إنه مات وله من العمر ستون سنة ، فإذا كان قد مات في السنة

الحادية والعشرين أو الثانية والعشرين للهجرة ؛ فقد ولد إذن في السنة الثامنة والثلاثين أو السنة التاسعة والثلاثين قبل الهجرة .

ولكنه قول يحول دون تصديقه والأخذ به أن خالدًا كان صغير السن في عام الفتح - فتح مكة - كما يفهم من تلقيب أبي سفيان له بالغلام وشيوخ هذا اللقب بين عارفيه .

فقد كان أبو سفيان والعباس يرقبان عبور الكتائب والقبائل في يوم الفتح ، فكان خالد بن المغيرة أول من مر في بنى سليم . فسأل أبو سفيان : من هذا؟ قال العباس : هذا خالد بن الوليد ، فعاد أبو سفيان يسأل وهو يخفى حنقه : الغلام؟ قال العباس : نعم ، كأنه لقب كان معروفاً بين شيوخ قريش .

والرجل لا يقال له «غلام» وهو في نحو السادسة والأربعين ، وقد يقال له ذلك وهو حول الأربعين إذا كان القاتلون من رؤساء الشيوخ ، وكان اللقب قد عرف قبل ذلك بسنوات وبقى بحكم العادة والتعدد على الأفواه . فإذا كان خالد بن الوليد يومئذ في نحو السادسة والثلاثين أو السابعة والثلاثين ، فمولده على التقرير بين سنتي ثمان وعشرين وثلاثين قبل الهجرة .

وعندئذ تخطر لنا قصة أخرى لها صلة بهذا التقدير ، وهي قصة المصارعة بينه وبين عمر بن الخطاب وهما غلامان وغلبته عمر وكسره ساقه في هذه المصارعة ، وإنما يتصرّع الندان أو المتقاربان . وعمر على تقدير مشهور قد ولد قبل الهجرة بأربعين سنة أو قرابة هذا التاريخ ..

فالتفريق بين هذه الأقوال جمیعاً إنما يستقيم لنا بتأخیر مولد عمر قليلاً عن سنة أربعين ، وتقدير مولد خالد قليلاً عن سنة ثلاثة ، فيرجح إذن أن يكون مولده في نحو سنة أربع وثلاثين قبل الهجرة ، ولا مانع إذن أن يصارع عمر ويغلبه كما يغلب الفتى في الرابعة عشرة مثلاً زميلاً له في السادسة أو السابعة عشرة ، إذا كان مولوداً للدرية على الرياضة وألعاب الفروسية ، وكان خالد ولاشك كذلك ؛ لأنه ورث قيادة الأعناء من باكر صباحه .

نعم يظهر أنه كانت عليه مخايل الفروسية منذ صباح الباكر ، إذ رشحه أبوه لقيادة الخيل ولم يكن أكبر أبنائه ، ورأيnahme على قيادة الفرسان - فرسان قريش - في

وقد أحيطت بها برماء المسلمين من ورائهم ، فحلت الهزيمة بجيش المسلمين بعد انتصاره .

وقد أسلفنا أن بنى مخزوم كان لهم في الجاهلية أمر القبة والأعناء ، فالقبة هي خيمة عظيمة يضربونها ليجمعوا فيها عدة القتال ، والأعناء هي الخيول وفرسانها ، ولولاية خالد هذه «الوظيفة» الموكولة إلى قبيلته بين بطون قريش جمِيعاً هي آية استعداده للرئاسة والقيادة منذ صباه .

وفي أخبار خالد قصة واحدة تتفقنا في تصور ملامحه وسماته لقلة أوصافه المحفوظة ، على خلاف ما تعودناه من أحاديث العرب عن أبطالهم ، وهي في الغالب مفيضة في وصف أولئك الأبطال .

تلك القصة هي ما أشرنا إليه من المشابهة بينه وبين عمر بن الخطاب ، حتى كان أناس من ضعاف النظر يخلطون بينهما من قريب ، ولا يميزونهما بالرؤية ولا بسماع الصوت الخفيض .

وخلاصتها أن علقة بن علامة لقي عمر بن الخطاب ليلاً فقال له : مرحبا بك يا أبي سليمان .. ثم دنا منه فلم يميزه مع دنوه وسماع صوته برد السلام عليه ، فقال : عزلك ابن الخطاب ؟ فأجابه عمر : نعم . فمضى علقة يقول : ما يشبع ، لا أشبع الله بطنه .

وأصبح عمر ، فدعاه بخالد وعلقة وسائل خالداً : «ماذا قال لك علقة .. فنفى أن يكون قد لقيه أو جرى بينهما كلام ، وكرر عمر السؤال فأقسم خالد بالله ما رأه ولا سمع منه شيئاً ... فقال علقة كالموسوع له من حرج : حلا أبي سليمان ... ولم يفطن لغلطه ، حتى تبسم عمر وأخبرهما بالحديث .

ومن هنا تفهم أن خالداً كان طويلاً بأين الطول ، وأنه كان عظيم الجسم والهامة ، مهيب الطلعة يميل إلى البياض .

وغمى عن تواريχ المؤرخين - ولا جدال - أن خالداً قد تعلم في صباه كل ما يتعلمـ الفتى المرشح للحرب والفروسيـة وشمائل الرئـاسـة ، ومن الصـعـائـر العـارـضـةـ التي زعمـ أنها أصلـ الجـفاءـ بيـنهـ وبينـ قـرـيبـهـ عمرـ بنـ الخطـابـ أنهـ صـارـعـهـ كما تـقدـمـ ، فـغلـبهـ وكـسرـ سـاقـهـ ، وهـيـ صـغـيرـةـ تـنبـعـ عنـ درـاـيـةـ باـكـرـةـ بـفـنـونـ الـصـرـاعـ

والكافح ، ولكنها لو لم تذكر في مصادرها لأغنانا عنها علم القائد الكبير بفنون الفروسية على أنواعها ، وسرعته في مأزق النزال إلى مصارعة أقرانه ومبرازيه واحتضانهم بعنف شديد حتى يعجزهم عن الحراك .

وغير بعيد أنه تعود عيشة الشظف وراض نفسه على الخشونة عمداً في البداية ليصبر على مصانك الحرب وشدائد الجوع والظماء حيثما تفرد عن موارد الزاد . فقد جاء في بعض الأحاديث أن خالداً كان يأكل الضب ويشهيه كما يأكله الأعراب ويشهوه ، وهو أغنى إنسان في مكة أن يس Aguig هذه الأكلة الأعرابية ، مع يساره وافتنان أهله في الأطعمة الحضرية .

قال ابن عباس رواية عن خالد : إنه دخل مع رسول الله على خالته ميمونة بنت الحارث ، فقدمت إلى رسول الله لحم ضب جاءها مع قريبة لها من نجد ، وكان رسول الله لا يأكل شيئاً حتى يعلم ما هو ، فاتفق النسوة ألا يخبرنه حتى يربين كيف يتذوقه ويعرفه إن ذاقه . فلما سأله عنده وعلم به تركه وعافه . فسأله خالد : أحرام هو؟ قال : «لا ، ولكنه طعام ليس في قومي فأجدرني أعاذه ... ». قال خالد : «فاجتررته إلى فأكلته ورسول الله ينظر» ...

ومثل هذه التربية لقائد من قواد الحرب غوذج يحتذى في كل مدرسة من مدارس الفنون العسكرية الحديثة ، وعلى سنته كتب نابليون تقريره وهو طالب في المدرسة العسكرية يعيّب على النظام يومئذ أنه يسمح لأبناء الأعيان بعيشة الترف واستصحاب الخدم بين جدران المدرسة ، وهم أخرى بخدمة أنفسهم في مدرسة يتعلمون فيها الصبر على شدائ드 الحروب .

وكان خالد - ولا ريب - علم بالبداية العربية من غير هذا الطريق ، طريق الرياضة المقصودة إن صاح ما رجحناه . فلعله سافر كثيراً في الجزيرة قبل الإسلام ، ولعله عرف في تلك الأسفار دروبها العصبية التي كان يطرقها من العراق إلى الحجاز ، ومن الحجاز إلى اليمن ، ومن نجد إلى الشام ، وبعضها كان يعتسفه على عجل بغير أدلة .

ولم تكن بخالد ولا بإخوته حاجة إلى التجارة لكسب العيش وتحصيل المال ، إذ كان أبوه على تلك الشروة التي لا مزيد عليها في البلاد العربية ، وكانت ثروته أشبه شيء في عصرنا هذا بثروة المصارف التي تعمل في صفقات القروض والربا

ومضاربات الأسعار . أما الثمرات والخضر في مزارعه ، فلم تكن مما يحمل إلى البلاد القصية للبيع والشراء . وإنما قصاراها أن تباع في الحواضر الحجازية وما قاربها من البوادي القادرة على شيء من الترف والمتعة ، ولا سيما في أيام الأسواق والحجيج . ولهذا فسر بعضهم وصف بنية بـ «الشهدود» فيما تقدم من الآيات بأنهم كانوا أبداً في صحبته وجواره مفاحرة بهم وتنزيهًا لهم عن الكدح والتصرف في شئون المعاش . فإن قضيت لأحد هم رحلة أو سياحة ، ففى غير هذه الأغراض أو غير حاجة ملحة إلى الاتجار ، وإنما هي الدربة والتمرس بالмесاعد والانتفاع بخبرة السياحة وأدابها ، وقد ينفقون في ذلك خير ما يكسبون ، كما كان يصنع عمه «زاد الراكب» وأعمامه الآخرون الذين اشتهروا بالأئفة من مجارة أحد لهم في الضيافة وبذل العطاء والهبات .

وموضع الترجيح والاستنتاج هنا إنما هو في إرسال خالد إلى البدية قصداً لرياضة النفس والجسد على خشونة الأعراب وشدائد الميادين .. فهذا ، وإن جرت به عادة بعض الأشراف في حواضر الحجاز ، لم يقطع به قول من الأقوال في سيرة الوليد بن المغيرة وبنية «الشهدود» على احتمال الشهادة للمعنى الذي قدمناه .

ولكن الأمر المؤتوق به كل الثقة ، الذي لا موضع فيه لترجح ولا استنتاج - أن خالداً قد نشأ في الحاضرة أو البدية مستعداً للخشونة مستطيناً لمعيشة الأعراب ، مستجيب للسلبية والبيئة لما يتكلفه المجاهد في أوعر القفار وأعنف الحروب ، وكانت له ضلاعة العصبيين الأقواء المعهودين بين رجال السيف ، وهي ضلاعة يوشك أن تستمد من حماسة النفس وشهامة القلب أضعاف ما تستمد من العضلات والأوصال .

فلم تعرفه العبرية من ضربتها التي لا مناص من أدائها ، وأية ذلك أنه مات على فراشه في نحو الخامسة والخمسين ، وليس هى بالسن الغالبة فيمن يوتون بداء الشيخوخة من غير علة أخرى .

وإذا تجاوزنا هذه المظنة ، وهى كافية ، ألفينا في تراجم الأسرة كلها ما ينبئ عن عوارض الأسر التي تهيئها الأقدار لإنجاب العباقة في شتى الموهاب والمزايا .

فهذه الأسرة الغربية تكثر فيها عوارض الاختلاف عن جملة الناس في تركيب الأعصاب خاصة ، ويشاهد فيها فرد أو أفراد تتجمع فيهم عللها وتتعذر بهم

مخالفاتها وعناصر شذوذها حتى تسلّمهم إلى الاختلال والاضطراب كأنهم ضحايا الأسرة كلها في سبيل إنجاب العبرية منها .

وكانَت هذه العوارض مشاهدة في أسرة خالد وفي إخوته على التخصيص . فذكر كتاب الاستيعاب في أسماء الأصحاب : «إن الوليد بن الوليد كان يروع في منامه ، مثل حديث مالك سواء في قصة خالد» .

وعن مسند بن أبي شيبة أن خالد بن الوليد كان يفزع في نومه ، فشكًا إلى النبي عليه السلام ، فقال له : «إن عفريتاً من الجن يكيدك» .

وبذلت هذه الأسرة الممتازة ضحيتها الكبرى في شخص سليلها عمارة بن الوليد أحد الإخوة المذكورين بأسمائهم من ذرية الوليد بن المغيرة .

وعماره هذا ، هو صاحب عمرو بن العاص في رحلة الحبشة رسوليًن إلى النجاشي ؛ لتسليم المسلمين بها إلى قريش .

وكان مولعاً بالخمر والغزل ، وسيماً محبياً إلى النساء . فلما كان بالسفينة مع عمرو وأمراته شرب ونظر إلى امرأة عمرو نظرة مريبة .

وقد نلمع عوارض الأسرة هذه في أعظم أفراد الأسرة كما نلمحها في هذا المسكين الذي ابتلى بالثمن الفادح والضحية الكبرى . فخالد بن الوليد - شرف بنى المغيرة - لم يفتنه الميل إلى المرأة كما فتن آخاه ، ولم يصرفه قط عن عباء من أعباء البطولة ولا عن فريضة من فرائض العظمة والعبقرية ، ولكنَّه على هذا قد تعرض للمؤاخذة من عمر بن الخطاب ومن أبي بكر الصديق في صدد الزواج المعجل في غير حينه ، فسبى امرأة مالك بن نويرة ، وتزوج في حرب اليمامة وهو بميدان القتال ، وسبى ابنة الجودي في دومة الجندل ، وقيل إنه فقد أربعين ولداً في طاعون الشام وهو بقيد الحياة لما يجاوز الخمسين بكثير .

وتلك هي جملتها شواهد العوارض التي يقرر النفسانيون المحدثون أنها سمات العبرية في منابتها ، ومنابتها هي الأسر التي تنجذبها وتبذل أثمانها قبل أن تنعم بمجدها وفخارها .

وكما ظهرت هذه العوارض في لون من ألوانها على أخيه عمارة ، ظهرت في بعض ألوانها الأخرى على أخيه الوليد الذي كان مثله يراع في رقاده .

فهذا الأخ الكريم كان مع جيش المشركين في وقعة بدر فأسره المسلمون ، وطال الكلام في فدائه لغناه وعداؤه أهله للإسلام ، فطلب أسره أربعة ألف درهم ، وأوصى النبي ألا يقبلوا فدية له غير شكة أبيه الوليد وهي درع فضفاضة وسيف وبيبة . وكل هذه المطاولة والمساومة والوليد باق على دين الشرك في أسر المسلمين . فلما تم فداؤه وذهب إلى أهله ، أعلن إسلامه بينهم وهم كارهون ، وعجب المشركون لأمره فسألوه : هل أسلمت قبل أن تفتدى ؟ فقال : كرهت أن يظن بي أنسى جزعت من الإسار .. وصبر على التعذيب والنكارة والحبس بين أهله حتى أفلت بعد جهد وحيلة ولحق بالنبي مثيأ على قدميه ..

هذه أيضاً نفحة خالدية من نفحات تلك الأسرة القوية التي تأبى خلائقها إلا أن تخير الناس وأن ترد عليهم من مورد التفاوت والإغراب والمخالفة للمأثور .

وهي في أطوارها المتباينة منجم العبرية الذي لا مراء فيه ، ومعدن البطولة التي تكتب لصاحبتها وهو في الأصلاب .

فها هنا نشأة بطل عبقرى مدخل للقيادة والرئاسة بميراث حسبه وطبعه ، وملكات نفسه وجسده ، جاءته البطولة وهو ينتظرا ولا يشك فيها ، وتهيأ لها بالقدرة على الشدة والرخاء والنعمة والأسوء ، ويکاد الصدق والإشاعة معًا يتوافيان إلى دلالة واحدة في تربية هذا البطل المنذور للبطولة والعبقرية من قبل ميلاده ، فأكلة الضب التي سبق ذكرها واحدة ؟ وغيرها أكلات مسمومات يبدو لنا أنها مخترعة أو محروقة ولكن اختراعها وتحريفها يدلان لا محالة على شيء ، وهو اشتهر خالد بترويض بناته على تجربة الغصص التي يتقدّم منها الناس ويختافون منها الهلاك . ففي الواقع للقطب الشعراوي أنه حاصر قوماً من الكفار في حصن لهم ، فقالوا : تزعم أن دين الإسلام حق ؟ فأرنا آية ؟ لنسلم ، فقال احملوا إلى السم القاتل ، فأتوه به فأخذوه وقال : باسم الله ، وشربه فلم يضره . وتعدد مثل ذلك في كتاب الإصابة فروى عن مصادر شتى أنه لما قدم الحيرة أتى باسم فوضعه في راحته ، ثم سمي وشربه ، ولم يؤثر فيه .

وقد سمعنا نيته - بشير السوبر مان في العصر الحديث - يقول إن السم الذي لا يحيطنا يزيدني قوة ..

فهذه بنية بطل نشأته لل Mage على هذا الغرار .

# إسلامه



كان إسلام خالد ضرباً من التسليم ..

كان ضرباً من التسليم بمعناه «العسكري» المصطلح عليه في عُرف القادة ورجال الكفاح ..

لأنه أسلم أو سلم تسلیم القائد البصیر بحركة القتال بين المد والجزر والنصر والهزيمة ، الخبرير بموضع الإقدام وموضع الإحجام ، المقاتل والقتال شجاعة ، المسالم والسلم ضرورة لا محيد عنها .

ولم يكن تسلیمه تسلیم العاجز الوكل ، ولا الجائع المنحدل . بل لعله بلغ من نفسه غایة الثقة بالقدرة وحمادی اليقین بالخبرة ، يوم أسلم وسلم إلى معسکر الدين الجديد . كأنه آمن بالله ؛ لأنّه علم من ذات نفسه أنه لن يغلبه إلا الله ، وكأنه كان يقول في قراره ضميره : أيهزمني أحد وليس له مدد من النبوة؟ أيعلو سيف على سيفي وليس له سر من السماء؟

بلغ نهاية الإيمان بنفسه يوم بلغ بداية الإيمان بالله .

وقد كان على ذويه في بنى مخزوم أن يحاربوا حربهم إلى نهايتها ؛ لأن الصراع بين الجاهلية والإسلام لم يكن إلا صراعاً لهم قبل كل جاهلي وكل قرشي وكل عربي على التعميم .

وكان معسکرهم أولى المعسکرات أن يصمد إلى موقف الجسم من النضال بين الفريقين ؛ لأن بلاءه بإدبار الجاهلية أكبر من كل بلاء ، و موقفه أمام الإسلام موقف من ينافح عن عزته وعزّة بيته وعزّة آبائه وأجداده ، وعزّة «النظام» الاجتماعي كله كما قررته الجاهلية أحمقاباً بعد أحمقاب ، لأنّه النظام الذي به يقومون وبهم يقوم .

وقد أبلى أبوه في هذا الصراع قصارى ما في وسعه من بلاء ، وهو شرح يطول ، وتفصيل تضيق به الفصول ، ولكن إشارة واحدة فيه تغني عن بيان طويل ، وصفحة موجزة من صفحاته تغني عن الإطناب في القال والقول .

وحسبنا من تفصيل مكائد وجهوده كلها في حرب الإسلام أن نقول إنه قد هان عليه في هذا السبيل أن يبذل العزيزين ؛ الولد والمال .

ففي بداية الدعوة الحمدية ، سعى وقومه إلى عم النبي أبي طالب ؛ ليسلمهم محمداً أو يتخلّى عنه ، وله بديلاً منه عمارة بن الوليد . . وقد وصفوه بأنه أنه الفتى وأشعرهم وأجملهم في قريش .

وبعد استفاضة الدعوة الحمدية يسعى إلى النبي فيمضي سعيه من سرقة قريش ليشاطروه أموالهم ويُسكت عن أربابهم وعباداتهم ، وفي ذلك يقول القرآن الكريم في سورة الأحزاب : **﴿وَلَا يُنْظِعُ الْكَافِرِينَ وَالْمُنْتَقِيقِينَ﴾**.

وبقياس هذا البذل السخي في سبيل الدين تقاس كراهة الرجل للدين الجديد ، وهي كراهة الهرم التي تبقى إلى الموت ؛ لأنها فوجئ بالإسلام وهو يقارب الثمانين وظل على الكيد له حتى مات بعيد الهجرة وقد نيف على الخامسة والتسعين .

\* \* \*

وكان خالد فتي ناشئاً يوم ظهر النبي بالدعوة الجديدة ، فنفر منها كما نفر قومه أجمعون ، وزاد على النفرة لهماً من حمية صباح ، وتحفزاً فتياً يسبق به أباءه .

فما هو إلا أن بلغ مبلغ الزعامة في القتال حتى تحدّى لها بعزيمة الفتاة وشجاعة البطولة ، ولم تنتصروا على موت أبيه حتى كان قائداً للميمنة في وقعة أحد المشهورة ، وتولى الهجمة التي مالت بكفة النصر من جانب المسلمين إلى جانب المشركين .

وذلك أن النبي عليه السلام أقام الرماة من وراء جيشه وقال لهم : «قوموا على مصافكم هذه فاحمموا ظهورنا ، فإن رأيتمنا قد انتصرنا فلا تشركونا ، وإن رأيتمنا نقتل فلا تنصرونا» . فلما ولّ المشركون منهزمين وتبعهم المسلمون مغتربين ، خالفت كثرة الرماة وصاية النبي وتصايرعوا بينهم : «ما مقامنا هنا وقد انهزم المشركون» ، فكانت هي الغرة التي اهتبّلها خالد ، ولم تذهب عنها الهزيمة المطبقة بقومه ، ففك بالخيل وتبعه عكرمة بن أبي جهل صاحب الميسرة وداروا من وراء جيش المسلمين ، فحملوا على من بقي من الرماة ، فقتلواهم وقتلوا أميرهم عبد الله بن جبير ، وانتقضت صفوف المسلمين ، واستدارت رحاهم ، واختلطوا ، فصاروا يقتتلون على غير شعار ويضرب بعضهم بعضاً من العجلة والدهش ، وشاع أن النبي

عليه السلام قتل في المعركة ، وقتل فيها حمزة وسبعون من الأنصار ، وأرجف المرجفون بكمار الصحابة حتى ظن أبو سفيان أن أبا بكر وعمر من القتلى ، وصاح بين الصفوف : « يوم بيوم بدر وال Herb سجال » .

\* \* \*

واشترك خالد في وقعة أخرى هي وقعة الأحزاب ، أو الخندق ، فكانت هي أيضاً من أهول الغزوات على المسلمين وأوشكت أن تحقق بهم دوائرها ، لو لا يقظة على بن أبي طالب ووقوعه بعض الدهاء بين أحزاب قريش وهبوب الريح التي عصفت بيبيوthem وقدورهم وزادتهم يأساً من اقتحام الخندق الذي حفره المسلمون حول المدينة ، وفي هذه الغزوة يقول القرآن الكريم :

« يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ كُرُونَ لِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَكُمْ بِجُودٍ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ مِّنَّا وَجْهُوا وَكَانَ اللَّهُ عِمَّا يَعْمَلُونَ بِصِرَاطِهِ إِذْ جَاءُوكُمْ مِّنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ رَأَيْتُ الْأَبْصَرَ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَنَظَنُونَ بِاللَّهِ الظُّنُونَا ﴿١﴾ هُنَّا لِكَ أَبْشِرُ الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزَلُوا زُلْزَلًا شَدِيدًا ... » .

وقد كان خالد في هذه الغزوة يطوف بخيله حول الخندق يتتمس مضيقاً يقحم منه الخييل فأعياه ، وفشل عمرو بن ود حين حاول العبور من إحدى نواحيه . فلما حبطت حملة عمرو وقتله على بن أبي طالب . بات المشركون ليلاً لهم يقسمون كتائبهم لكل فريق من المسلمين كتيبة تدهمه مع الصباح ، فكان خالد هو الموكل بالنبي عليه السلام في كتيبة غليظة من خيل قريش والأحزاب ، فاندفع يقاتل سحابة النهار وهوياً من الليل ، إلى أن تحاجز الفريقيان ورجع المشركون وانصرف المسلمون إلى قبة النبي ، فارتدى خالد بعد هنيهة يطلب الغرة ، وكاد أن يظفر بها لو لا حرس من المسلمين بقيادة أسيد بن حضير تنبه له وفوت عليه غرضه . ثم انقطع القتال وهو لا يزال على الطلب والطوف ، وكان آخر من ترك الحومة بعد يأس الأحزاب من عبور الخندق ودخول المدينة ، فلبت هو وعمرو بن العاص على ساقه الجيش في مائتي فارس رداءً للجيش كله ، مخافة أن يتعقبه المسلمون .

\* \* \*

وتصدى خالد مرة أخرى للنبي عليه السلام في سنة الحديبية وهو في طريقه إلى مكة ، وكان النبي قد خرج إليها معتمراً في نحو ألف وخمسمائة من المسلمين لا يحملون سلاحاً غير السيوف في القرب ، فأوجس المشركون خيفة أن يكون قد وصله إلى البيت الحرام للقتال لا للعمر ، وندبوا خالداً في مائتى فارس للقائه قبل بلوغ مكة . فدنا خالد حتى نظر إلى أصحاب رسول الله ، وأمر رسول الله عباد بن بشر فتقدم في خيله وأقام بإزائه وصف من ورائهم رجاله ، ثم حانت صلاة الظهر فصلى رسول الله بأصحابه صلاة الخوف ، وهم خالد أن يُغير عليه لولا نخوة من الفروسية أبت له العداون على المصالح وقمعت فيه طمع الرئيس المغيب على مكانته وعروض دنياه ، فعلت هنا كفة الفارس النبيل على كفة الرئيس المتخاذل ، وقال خالد يصف ذلك بعد إسلامه : «هممنا أن نُغير عليه ثم لم يعزز لنا ، وكان فيه خيرة ، فاطلع على ما في أنفسنا من الهجوم به فصلى بأصحابه العصر صلاة الخوف ، فوقع ذلك مني موقعاً ، وقلت الرجل من نوع» .

إلا أنه مع هذا بقى على لدنه في خصومة الإسلام ومعاندة نفسه دون الإصغاء له والنظر إليه . فلما صالح النبي قريشاً ودخل مكة في عمرة القضية كره خالد أن يشهد دخوله ، وتغيب من جوار البيت ريشما يعتمد المسلمين ويرجعون من حيث أتوا ، وهو معفى النظر من رؤية شيء لا يستحبه ولا يخلو بينه وبين حربه .  
كذلك كانت كراهة خالد للإسلام بعد كراهة أبيه .

ومن وثباته هذه ، وبجاجه ذاك ، يغلب على الظن أن كراحته كانت من نوع تلك الكراهة التي هي أقرب إلى المبارزة والمناجزة منها إلى المقت والضغينة ؛ لأنها لا تعنى صاحبها بالبعد من موضوعها كما تعنى بالاشغال به والعكوف عليه ، كأنه زميل المبارزة اللازم لإتمام الصراع وإذكاء حرارته وامتحان قدرة النفس عليه .

وهذه الحرارة حركة جياشة في النفس وليس كذلك الموات الذي تنقبض عليه النفس في الشيخوخة الفانية ، ولا كذلك الضيق الذي يتغذى بقيحه المخزون في طبيعة منغولة معدومة الخير والنجدة .

مثل هذه الحركة الجياشة في النفس الحية الفتية كالسيل المتدفع الآتي في واديه المحيط بجانبيه ، يظل متدفعاً آتياً ما بقى في الوادي وما انهر عليه الغيث من ضفتيه ، ولكنه إلى أبد لا محالة ؛ لأنه سينتهي إلى مفترق الوادي فلا يجيش ولا

يتدفع ، وسيقصر عنده الغيث فلا يربو ولا يتزع ، وسيكون طريقه مع الوادي المفترق غير طريقه مع الوادي المحصر .

والوادي هنا قد افترق في مجراه شعبة بعد شعبة منذ عهد قریب وإن لم ينته بعد إلى غاية المفترق في الأرض البراح .

افترق الوادي قليلاً حين انقسم بيت المغيرة بين معسكر الجahلية ومعسكر الإسلام ، وأصبح في معسكر الإسلام أخوان حبيبان إلى خالد ، وهما الوليد وهشام .

وافترق قليلاً يوم أصغى أبوه إلى القرآن ، فحدث آل بيته عنه ذلك الحديث الذي أرابهم وأشجاهم ، فحسبوه قد صباً عن دينه وسألوه عن نبأ محمد فأوشك أن يقع في قلبه أنه وحى السماء لولم ينطق لسانه بأنه السحر الذي يفرق بين الرجل وزوجه ولولد وبنيه والسيد ومولاه .

وافترق قليلاً يوم شهد خالد سكينة المسلمين في طريق الحديبية وهم قائمون للصلوة ، وهجس في خاطره أن يُغيّر عليهم فصدته عنهم رهبة الصلاة ونحوه الفارس المحجم عن الغدر والغيلة ، وسرى في روّعه أنَّ مُحَمَّداً لسراً وأنَّ الرجل لمنوع .

وكان لتلك الحركة الجياشة مدد من تحريك الكتائب وتجريد الطلائع وإقامة الأرصاد والتقاء الجموع واتفاق الكلمة بين المشركين على الحرب والعداء ، فإذا هم يتبلّبون مختلفين بعد صلح الحديبية ، وإذا بصلاح الحديبية يلقى السلاح من الأيدي سنين طوالاً لا لقاء فيها ولا نزال ، ولا سورة من غصب ولا جذوة من غيظ مثار .

ومات الشيوخ الذين كانوا يخيمون بوقارهم وجمودهم على العقول ، وتهيا الجو للسؤال : فيم هذا العداء والنضال؟ أمن أجل الكعبة ومحمد يرعاها ويحترم جوارها ويحج إليها؟ أم من أجل العصبية القومية وشرف محمد شرف العرب أجمعين؟ أم من أجل الكرامة ومحمد يصون للعزيز كرامته ويعرف للحسيب قدره؟

ومن أين محمد ذلك النصر المبين بعد النصر المبين؟

ومن له تلك المهابة التي ترد عنه الأعين والأيدي من قریب؟

ومن أين له ذلك العون الذي يدركه وقد أحاطت به الهزيمة من كل فج ، فإذا هو ناصل منها وإذا هو الطارد الظافر وقد خيل إليهم أنه الطريد المخدول؟

ومن أين للمسلمين ذلك الأدب وذلك الخشوع؟ ومن أين للنبي بينهم ذلك  
السلطان الصادع والصوت المسموع؟

لقد رأهم ورآه سيد أهل الطائف عروة بن مسعود ، فعاد إلى قومه يقول : «والله يا  
معشر قريش ... جئت كسرى في ملکه ، وقيصر في عظمته فما رأيت ملکاً في  
قومه مثل محمد بين أصحابه ، ولقد رأيت قوماً لا يسلمونه بشيء أبداً ، فانظروا  
رأيكم فإنه عرض عليكم رشدًا ، فاقبلوا ما عرض عليكم فإني لكم ناصح ، مع أنني  
أخاف ألا تنصروا عليه» .

ولقد رأوه بعد ذلك في عمرة القضية لا يتوضأ إلا كاد المسلمون يقتتلون عليه ،  
وإذا تكلموا خفضوا أصواتهم عنده ، ولا يحدون النظر إليه ، ورأوهم في نظامهم  
ومودتهم وصدق إيمانهم وخالص نياتهم ، فأكبروهم وعز عليهم أن يصغروهم  
أو يتمادوا في الزراية بهم والإعراض عنهم ، وانقلبوا إلى أنفسهم فإذا هم مرتابون  
في الغد متداهرون في المقصد ، منهزمون وهم الأكثرون ، محجمون وهم المتربيصون ،  
فحانت الساعة لوزن الأمور ومراجعة الحاضر والمصير ، وفرضت هذه المراجعة فرضاً  
على كل ذي بصر بالقيادة في معارك النضال أين تفشل وأين يتسع لها المجال ، فإذا  
بالرجلين المفطوريين على توجيه الوجوه قد انتهيا إلى رأى في مصير المعركة بين  
الجاهلية والإسلام في ساعة واحدة ، وعلمَا أين يقف الدينان المتناجران من حق  
النصر وعوارض الهزيمة ، وهما عبقريا قريش في أصول القيادة على تباين السن  
والذهب والمزاج : خالد بن الوليد وعمرو بن العاص .

وفي تلك الأونة التي يشتدد فيها الجذب والدفع بين الإنسان وقراره ضميره ،  
وتحب فيها الموازنة وجواباً على كل ضليع بها قادر عليها ، لم يترك خالد لنفسه ولم  
يلبث أن جاءته الدعوة التي تنصره على عناده وتخرجه من تردداته ، وتستدعى منه  
البت العاجل بجوابه ، وتسخن الغضاضة التي لعلها كانت تشتبه عن تلبية ضميره .

و تلك رسالة من أخيه يحملها له من كلام محمد ولا غنى فيها عن جواب .  
قال أخوه الوليد : «... أما بعد ... فإني لم أر أعجب من ذهاب رأيك عن  
الإسلام ، وعقلك عقلك ، ومثل الإسلام يجهله أحد؟ ...» .

ثم مضى يقول : «سألني رسول الله ﷺ فقال : أين خالد؟ فقلت : يأتي الله

به . فقال : ما مثل خالد يجهل الإسلام ، ولو كان جعل نكايته وحده مع المسلمين على المشركين لكان خيراً له ، ولقدمناه على غيره . فاستدرك يا أخي ما فاتك منه ، فقد فاتتك مواطن صالحة» .

\* \* \*

تلك كانت هي الدعوة التي جاءت في أوانها .  
وكان إسلام خالد هو الجواب .

\* \* \*

فهي مراحله الطبيعية التي لابد له من عبورها بين الجاهلية والإسلام ؛ لم يكن طبيعياً أن يلبى أول دعوة وهو هو في قريش صاحب معقلها المنبع .  
ولم يكن طبيعياً أن يلبى الدعوة في وطيس الحرب ومحتمد العداء .  
ولم يكن طبيعياً أن يسكن هنيهة إلى الموازنة وقد انقسم بيته ، ثم انقسمت نفسه ، ثم جاءته الدعوة الكريمة في حينها فلا يكون الإسلام جوابه المنظور .  
 فهو قد انتقل من الإصرار إلى القتال ، إلى المواجهة ، إلى الموازنة ، إلى الترجيح ، إلى الإجابة ، ولو عجل بواحدة من هذه الخطوات لكان هذه العجلة هي مكان العجب وهي الأمر المخالف لطبيائع الأمور .

وقد أسلفنا أن الإسلام كان في أمر خالد ضرباً من التسليم ، فنعيده هنا أنه تسليم القائد في معركة نفسية وليس بتسليم القائد في معركة حسية وكفى ، ولهذا عناء أن يستغفر له النبي ربه عن ماضيه ، ولم يكن قصاراه أن يرحب به النبي ويسلكه بين أصحابه ومربييه ، فقال : يا رسول الله .. قد رأيت ما كنت أشهد من تلك المواطن عليك معانداً عن الحق ، فادع الله يغفرها لي .  
 فأجابه النبي عليه السلام : أن الإسلام يجحب ما كان قبله .

فعاد خالد يؤكّد رجاءه ويقول : يا رسول الله ، وعلى ذلك !  
فدعى النبي ربه : اللهم اغفر لخالد بن الوليد كل ما أ وضع فيه من صد عن سبيلك .  
فرضي خالد واستراح ..

ولا يكون هذا إلا تسليم القلب نفصن عنه الكفر ، وليس تسليم اليد رمت منها السلاح .

وأحرى بنا أن نرجع إلى كلام خالد؛ لبيان تاريخ إسلامه وسبب اهتدائه وتلخيص الأحاديث التي كاشف بها خلصاءه قبل لحاقه بالنبي في المدينة ليسلم على يديه، فإنه أجمل ذلك كله إجمالاً يفصح عن تلك الأطوار النفسية التي ساورته وإن لم يقصد إلى الإفصاح عنها، ولعل صدورها منه على البداهة أبين لها وأقرب إلى توكيدها من الشرح المقصود.

قال: «لما أراد الله بي من الخير ما أراد، قذف في قلبي حب الإسلام وحضرني رشدي وقلت: قد شهدت هذه المواطن كلها على محمد، فليس موطن أشهده إلا وأنصرف وإنى أرى في نفسي أنى موضع فى غير شيء وأن محمداً سيظهر، فلما خرج رسول الله ﷺ إلى الحديبية خرجت في خيل المشركين فلقيت رسول الله ﷺ في أصحابه بعسفان، فقمت بإزائه وتعرضت له، فصلى بأصحابه الظهر إماماً، فهممنا أن تُغَيِّر عليه ثم لم يعزم لنا. وكان فيه خيرة. فاطلع على ما في أنفسنا من الهجوم به فصلى بأصحابه العصر صلاة الخوف، فوقع ذلك مني موقعنا وقلت: الرجل منوع، وافترقنا وعدل على سن خيلنا، فأخذ ذات اليمين، فلما صالح قريشاً بالحديبية ودافعته قريش بالراح قلت في نفسي: أى شيء بقى؟ أين المذهب؟ إلى النجاشي؟ فقد اتبع محمداً وأصحابه أمنون عنده، فأخرج إلى هرقل؟ فأخرج من ديني إلى نصرانية أو يهودية؟ فأقيمت في عجم أو أقيمت في داري فيمن بقى؟

«وبينما أنا كذلك إذ دخل رسول الله ﷺ في عمرة القضية، وتغييت فلم أشهد دخوله، وكان أخي الوليد قد دخل مع النبي ﷺ في تلك العمرة، فطلبني فلم يجدني. فكتب إلى كتاباً فإذا فيه: «بسم الله الرحمن الرحيم. أما بعد، فإنني لم أر أعجب من ذهاب رأيك عن الإسلام وعقلك عقلك، ومثل الإسلام يجهله أحد؟ وقد سألني رسول الله ﷺ فقال: أين خالد؟ فقلت يأتى الله به، فقال: ما مثل خالد يجهل الإسلام؟ ولو كان جعل نكايته وحده مع المسلمين على المشركين لكان خيراً له، ولقدمناه على غيره، فاستدرك يا أخي ما فاتك منه، فقد فاتتك مواطن صالحة».

«فلما جاءنى كتابه نشطت للخروج وزادنى رغبة في الإسلام، وسرتني مقالة رسول الله ﷺ، ورأيت في النوم كأني في بلاد ضيقه جدبة، فخرجت إلى

بلد أخضر واسع ، فقلت : إن هذه الرؤيا حق ! فلما قدمت المدينة قلت لأذكروها لأبي بكر ، فذكرتها فقال : هو مخرجك الذي هداك للإسلام ، والضيق الذي كنت فيه الشرك . فلما أجمعوا الخروج إلى رسول الله ﷺ قلت : من أصحابك إلى محمد ؟ فلقيت صفوان بن أمية ، فقلت : أما ترى يا أبو وهب ؟ أما ترى ما نحن فيه ؟ إنما نحن أكلة رأس ، وقد ظهر محمد على العرب والعجم ، فلو قدمنا عليه فاتبعناه ؟ فإن شرف محمد شرف لنا . فأبى على أشد الإباء ، وقال : لو لم يبق غيري من قريش ما تبعته أبداً ، فافترقنا ، وقلت : هذا رجل موتور يطلب وترًا ، قُتل أبوه وأخوه بيدر . ولقيت عكرمة بن أبي جهل ، فقلت له مثل ما قلت لصفوان ، فقال لي مثل ما قال صفوان .. فقلت له : فاطو ما ذكرت لك .. وخرجت إلى منزلي ، فأمرت براحتي تخرج إلى أن ألقى عثمان بن أبي طلحة ، وهو صديق لي أذكر له ما أريد . ثم تذكرت من قتل من آبائه فكرهت أن أذكره ، ثم قلت : وما على وأنا راحل من ساعتي ؟ فذكرت له ما صار الأمر إليه ، وقلت : إنما نحن بمنزلة ثعلب في جحر لو صب عليه ذنوب من ماء خرج ، وقلت له نحواً مما قلته لصاحبيه ، فأسرع الإجابة .. وأدخلنا بسحرة فلم يطلع الفجر حتى التقينا بياجع - على ثمانية أميال من مكة - فغدونا حتى انتهينا إلى الهدأة ، فوجدنا عمرو بن العاص بها فقال : مرحباً بالقوم . قلنا : وبك . فقال : أين سيركم ؟ قلنا : ما أخرجك ؟ قال : بما الذي أخرجكم ؟ قلنا : الدخول في الإسلام واتباع محمد . قال : وذاك الذي أقدمني . فاصطحبنا جميعاً حتى قدمنا المدينة ، فأنجحنا بظاهر الحرة ركائنا ، وأخبرنا رسول الله ﷺ فسرّنا . فلبست من صالح ثيابي ، ثم عمدت إلى رسول الله ﷺ فلقيتني أخرى فقال : أسرع فإن رسول الله ﷺ أخبر بقدومك فسر بقدومك وهو ينتظرك ، فأسرعت المشي ، فطلعت فما زال يبتسم إلى حتى وقفت عليه ، فسلمت عليه بالنبوة ، فرد على السلام بوجه طلق فقلت : إنيأشهد أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله . فقال : الحمد لله الذي هداك ، وقد كنت أرى لك عقولاً ورجوت ألا يسلمك إلا خيراً .

إلى أن قال : «وتقديم عمرو وعثمان فبایعا رسول الله ﷺ ، وكان قدومنا في شهر صفر من سنة ثمان ، فوالله ما كان رسول الله يوم أسلمت يعدل بي أحداً من أصحابه فيما حزبه» .

فهذا السرد البسيط قد يحوم بنا حول الخاجة الأولى التي حركت قلب خالد إلى الإيمان بالدين الجديد ، ونحسب أنها قد خاجته يوم التقائه بال المسلمين في طريقهم إلى مكة قبيل صلح الحديبية . . يوم رده سكينة الصلاة عن جموع المسلمين وهم مسلمون قاتلون إلى جوار البيت الحرام ، ويوم بدا له أن هذا البيت العتيق غير خاسر شيئاً بدعوة محمد وغلبة أصحابه على البلد الأمين ، ويوم تراءى العنت من قريش أن ينددوا ابن عبد المطلب عن كعبة آبائه وأجداده ، ويفسحوا طريقها للوافدين من حمير ، كما قال الحليس بن علقة الكنانى سيد الأحابيش . .

فمنذ تلك الساعة تباعد ما بين خالد وبين الشرك وتقارب ما بينه وبين الإسلام ، وطفق يتبعه من هناك ويقترب من هنا حتى كانت مبايعته النبي على ما تقدم قبل فتح مكة بشهور .

وفي تحقيق هذا التاريخ - تاريخ إسلامه - خلاف غير قليل ، ولكن التاريخ الذي جاء في سرده المنسوب إليه أرجع التواريخ جميعاً لأسباب كثيرة ، ليس بأهونها ولا أهونها السبب النفسي الذي يقترن بغيره . فإن الوقت المشار إليه آنفًا لهو أشبه الأوقات أن يتافق فيه قائد الحرب وقائد السياسة على انتهاء الجولة بين قريش والإسلام ، ولن نجد وقتاً هو أولى باتفاق القائدين على اختياره للتسلیم من ذلك الوقت الذي تواردت فيه الخواطر بين خالد بن الوليد وعمرو بن العاص . وبعده قضى الأمر ولم يبق لمكة إلا أن تفتح أبوابها طائعة لمن هجرته وهجرها تلك السنوات الثمانى .

وقد علم النبي عليه السلام جليّة الأمر منذ قدم إليه الرفاق الثلاثة ، فقال لصحابه : رمتكم مكة بأفلاذ أكبادها ، وحق للمسلمين أن يحسبوا منذ تلك الساعة أن أولئك الرفاق الأفذاذ قد جاءوهم بمقاييس الكعبة ومسالك البلد الأمين .

فالواقع أن مكة قد أذنت بالفتح منذ فارقها خالد وعمرو وعثمان بن أبي طلحة ، فأصبحت «المدينة المفتوحة» التي نعرفها في اصطلاح هذه الأيام ، وأصبحت قضية مغلقها في وجه الدين الجديد قضية عبث وحبوط .

ويخطئ الكاتبون الذين يزعمون أنها فتحت بعد شهور لأنها أخذت على غرة وزحف عليها جيش المسلمين في عشرة آلاف وأهلها معجلون عن الأبهة والدفاع .

فإن النبي عليه السلام إنما زحف عليها؛ لأن قريشاً غدرت بعهدها وسطت على حلفائه من خزاعة، ثم أشفقت من القصاص فأوفدت أبا سفيان إلى النبي يستأمهن وسائله مد العهد الذي أبرم بينهم في صلح الحديبية، فأبى النبي ولم يجبه، وأحس المشركون منذ اللحظة الأولى أن المسلمين زاحفون عليهم لا محالة، فلو أن قضية الشرك بقيت لها بقية من عزم لاستعدوا قبل السطو بخزاعة أو بعده على الأثر وأراحوا أنفسهم من الوساطة في التأجيل والرواوغة، ولكنه التسليم الذي بدأ بإسلام خالد وصاحبيه قد تراخي به الوقت إلى أجله المعلوم.

\* \* \*

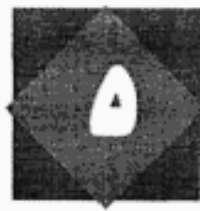
فلما جاءها المسلمون دخلوها أمنين على كثرة من بها من المشركين، وتقدم النبي صلوات الله عليه في كتبته الخضراء، وتقدم سعد بن عبادة والزبير بن العوام وخالد بن الوليد إلى أبوابها فدخلوها كل من الباب الذي وكل إليه، ونهى النبي أصحابه عن القتال فيها، فلم يحدث قط قتال إلا من صوب خالد بن الوليد؛ لأن صفوان بن أمية وسهيل بن عمر وعكرمة بن أبي جهل رصدوا للباب الذي وصل منه وجمعوا له جمعهم فمنعوه ورموه بالتبلي وشهروا عليه السلاح، فبطش بهم وقتل منهم قرابة ثلاثين أكثرهم من قريش وأقلهم من هذيل، وولى السادة والأتباع بعد ذلك في هزيمة نكراء.

أ هو تدبير أم مصادفة أحكم من التدبير؟

خالد دون غيره تصادفه جنود رفقائه بالأمس في جيوش المشركين فيرمونه ويرميهم وقد كانوا معًا يرمون المسلمين عن قوس واحدة.

إنه حارب في صفوف الإسلام عرب الجزيرة وعرب العراق والشام، وحارب في صفوف الإسلام جيوش الفرس والروم، وحارب في صفوف الإسلام كل من برز لتلك الصفوف، فما بال الجahلية القرشية وحدها ينصرها على المسلمين ولا ينصر المسلمين عليها؟ وأين يتلقى بها إن فاته لقاها في ذلك اليوم؟ لقد لقيتها إذن في ساعتها التي لا ساعة بعدها وقال النبي حين سمع بضربيته: ألم أنه عن القتال؟ قالوا: إنه خالد قوتل فقاتل فقال: «قضاء الله خير»، ثم قال: «لا تغزى قريش بعد هذا اليوم إلى يوم القيمة . . .».

وغرائب الاتفاق هكذا تكون حيث تكون.



# مع النبي ﷺ

أحاط بالنبي عليه السلام نخبة من كبار الرجال مختلفون في الأعمار والأقدار ، مختلفون في البيئات والأحساب ، مختلفون في الأمزجة والأخلاق ، مختلفون في ملوك العقول وضروب الكفاليات ، مختلفون في فهم الدين وبواطن الإسلام ، فكان اختلافهم هذا آية من أصدق الآيات على رحابة الأفق وتعدد الجوانب في نفس ذلك الإنسان العظيم ، وكان علمنا بكل رجل من أولئك الرجال مزيداً من العلم بعظمة هاديهم وسيدهم ووجهه كل منهم في وجهته التي هو أصلح لها وأقدر عليها ، وهم يلتقطون أول الأمر وأخره في ذلك الينبوع الفياض من تلك الفطرة العلوية التي فطرها الله لهداية الأمم وقيادة الرجال ، بل لقادة القواد الذين يروضون الأمم والرجال .

وما من عظيم من هؤلاء العظماء إلا كان تقدير النبي إياه بقدره الصحيح آية على عرفانه الشامل بخصائص النفوس وسبره العميق لأغوار الطبائع والأفكار ، ولكن تقديره لخالد بن الوليد على التخصيص كان آية الآيات في هذا الباب ؛ لأنَّه عليه السلام لم يكبره إكبار السياسي الذي يستجمع القوة حواليه وينزل كل زعيم منزلة قومه من الوفرة والجاه والعتاد ، وإنما أكبَرَه ؛ لأنَّه عرف أقصى مستطاعه قبل أن يظهر من مستطاعه كثير ، وسماه «سيف الله» وبينه وبين الواقع التي استحق بها ذلك اللقب الجليل بضع سنوات ، بل سماه سيف الله وهو قايل من معركة يتلقى المسلمين من عادوا منها بالنکير والتشهير ، ويحثون في وجوههم التراب ويصيرون بهم أينما وجدوهم : يا فرار . يا فرار . فررت من سبيل الله .

لم يكبر النبي خالدًا كما أكبر أبا سفيان تألفًا له ورعياً ل مكانه في قومه ولكنه أكبَرَه للصفة التي سيوصف بها في تاريخ الإسلام بعد اهتدائه إليه ببعض سنوات . أكبره ؛ لأنَّه «سيف من سيف الله» والناس لا يرون إلا الهزيمة والارتداد ، ولم يكن النبي موليه القيادة في المعركة التي ارتد منها بجيشه المسلمين ، فيقول قائل إنه ينصر المسئول عن اختياره ، وهو من ثم المسئول عن ارتداده أو فراره . ولكنَّه ولـ

آخرين وترك اختياره بعدهم لشيء إخوانه في الجيش ، فاختاروه بعد ذلك مجتمعين .

كثير من رؤساء الأمم يعرفون موضع الإكليل من رءوس القادة وهم منتصرون ظافرون ، ولكنه موضع يخفى جد الخفاء على أنظار هؤلاء الكثيرين إذا لم يذلهم عليه ضياء النصر والظفر ويبقى للعين الملهمة وحدها أن تراه في ظلام المخنة والبلاء .

وقد صحب خالد النبي ثلاث سنوات ، وعهد إليه النبي في كثير من الأعمال الصغيرة وأشركه في بعض الأعمال كبيرة ؛ ومنها غزوة مؤتة ، وغزوة حنين ، وسربية بنى جذيمة ، فما من هذه الأعمال الكبيرة عمل واحد لم يتسع فيه المقال للشانع والحاسد ولم ينظر إليه الناظر من وجهين متعادلين تارة إلى جانب العذر وتارة إلى جانب الملام ، ولو أنه رضى الله عنه قضى نحبه في السنة العاشرة للهجرة أو بعد ذلك بقليل لعجب المؤرخون كيف سمي «سيف الله» وفيه استحق هذا اللقب الذي لا يعلوه لقب في الإسلام ، ولكن النبي وحده قد عرف قبل الحادية عشرة للهجرة أنه حقيق بذلك اللقب على أوفى مداه ، وسماه به قبل أن يهزم المرتدين وقبل أن يهزم الفرس والروم وقبل أن يصون للإسلام جزيرة العرب ويضم إليها العراق والشام ، وهي الأعمال الجسام التي من أجلها يدعى اليوم سيف الإسلام .

إنما هو البصر العلوى الذي يلمع هذه القدرة في معدنها حيث ينظر الناس فيرون خالداً مرتدًا من غزوة مؤتة أو مأخوذًا مع الخيول وهى تولى في أول المعركة من ميدان حنين ، أو صانعاً في سربية بنى جذيمة ما يبرأ منه النبي عليه السلام .

ولهذا ينبغي أن توزن هذه الأعمال بميزانها الصحيح ؛ لإقامة خالد نفسه في مقامه الصحيح ، فهي ولا ريب من المعدن الذي نجمت منه حروب الردة وفتح العراق والشام .

## سرية مؤتة

وأول هذه الأعمال قد اشترك فيه متطوعاً بعد إسلامه بشهرين أو ثلاثة أشهر ، وهو سرية مؤتة التي سيرت إلى البلقاء .

وكان سبب هذه الغزوة أن النبي عليه السلام أرسل وفداً إلى ذات الطلع بمقرية من الشام ؛ ليدعوهم إلى الإسلام ، فقتلوا جميعاً وعدتهم خمسة عشر إلا رئيسهم نجا من القتل وحده ، ولعلهم أبقوه عليه عمداً ؛ ليخبر بما رأه ، على ديدن المنكرين في إبلاغ مثلاتهم إلى من يهددونه بالتمثيل والتنكيل .

وأرسل عليه السلام الحارث بن عمير الأزدي رسولاً إلى هرقل ، فقتله شرحبيل بن عمرو الغساني وهو في الطريق .

فأشفق عليه السلام من عقبى السكوت على كلتا الفعلتين وهو غير مأمون .. وعلم أن قبائل الجزيرة العربية نفسها قد أذعنـت للدعوة الجديدة ومنها المتربيـن للغدر متى قدر عليه ، والموهونـ الإيمان الذى لا يصبر على الإغراء والاستشارـة ، فإذا استضعفـ الغسانيـون وجيرانـ الغسانيـين شأنـ النبي وأفـلتـوا من جـرائـفـةـ كـتـلـكـ الفـعـلـةـ الـلـئـيـمةـ جـرـأـهـمـ ذـلـكـ عـاجـلـاـ عـلـىـ اـقـتـحـامـ الصـحـراءـ لـلنـقـمـةـ مـنـ الـمـسـلـمـينـ ، فـتـهـبـ القـبـائـلـ لـنـصـرـتـهـمـ فـىـ طـرـيقـهـمـ وـتـهـدـهـمـ الدـوـلـةـ الـرـوـمـانـيـةـ بـالـمـالـ وـالـسـلاحـ تـقـرـيـراـ لـهـيـبـتـهاـ فـىـ عـيـوـنـ أـوـلـكـ الـبـدـوـ الـذـيـنـ جـهـلـوـ بـأـسـهـاـ وـوـهـمـوـ أـنـهـمـ قـادـرـوـنـ عـلـيـهـاـ !ـ إـذـ لـاـ مـطـعـ مـلـلـ الدـوـلـةـ الـرـوـمـانـيـةـ فـىـ مـقـاتـلـةـ الـمـسـلـمـينـ وـاخـضـاعـ الـجـزـيـرـةـ بـغـيـرـ هـذـهـ الـوـسـيـلـةـ ، وـلـاـ سـبـيلـ إـلـىـ تـسـيـرـ الـجـنـوـدـ الـرـوـمـانـيـنـ بـنـظـامـهـمـ الـمـعـرـوـفـ وـمـعـاهـدـهـمـ الـكـثـيـرـةـ لـنـازـلـةـ الـمـسـلـمـينـ فـىـ عـقـرـ دـارـهـمـ فـىـ وـرـاءـ الـمـفـاـوـزـ وـالـنـجـوـدـ ، وـتـسـيـرـهـمـ بـحـرـاـ إـلـىـ شـوـاطـيـعـ الـحـجـازـ لـاـ يـغـنـيـهـمـ عـنـ الـاسـتـعـانـةـ بـأـنـاسـ مـنـ الـعـرـبـ وـأـهـلـ الـبـادـيـةـ ، وـهـمـ أـوـلـىـ أـنـ يـسـتـعـيـنـوـاـ عـلـىـ هـذـاـ الـمـطـلـبـ بـاتـبـاعـهـمـ الـأـقـدـمـيـنـ فـىـ تـخـومـ الشـامـ .

فـلـمـ يـجـدـ عـلـيـهـ السـلـامـ مـنـاصـاـ مـنـ الشـأـرـ لـأـصـحـابـهـ الـمـقـتـولـيـنـ ، وـجـرـدـ لـتـأـدـيبـ الـمـعـتـدـيـنـ جـيـشـاـ صـغـيـرـاـ لـاـ تـتـجـاـوزـ عـدـتـهـ ثـلـاثـةـ آـلـافـ ، وـكـانـ فـيـ ذـلـكـ الـجـيـشـ خـالـدـ بـنـ الـولـيـدـ وـنـخـبـةـ مـنـ أـقـدـمـ الـصـحـابـةـ عـهـدـاـ بـالـإـسـلـامـ ، فـلـمـ يـتـولـ خـالـدـ قـيـادـتـهـ ؛ـ لـأـنـهـ كـانـ

على الأرجح أحدهم عهداً بالدخول فيه ، وتولاها زيد بن حارثة «فإن أصيّب فالرئيس جعفر بن أبي طالب ، فإن أصيّب فعبد الله بن رواحة ، فإن أصيّب فليرتضى المسلمون بينهم رجالاً فليجعلوه عليهم» .

وأمرهم عليه السلام أن يذهبوا إلى حيث قتل الرسول فيدعوا القوم إلى الإسلام ، فإن أجابوا والإ فالقتال ، وأوصاهم : «ألا تغدوا ولا تغلوا ، ولا تقتلوا وليداً ولا امرأة ولا كبيراً ولا فانينا ولا معتزاً بصومعة ، ولا تقربوا نخلاً ولا تقطعوا شجراً ولا تهدموا بناءً» .

ولا شك أن هذا الجيش إنما كان بالوصف العصرى «حملة تأدبية وبعثة استطلاع» يقاد على هذا الاعتبار ومن أجل هذه الغاية ، ولا يراد به بداهة أن يحطّم قوة الدولة الرومانية أو يفتح البلاد التي كانت يومئذ في يديها ..

فمضى لهذه الوجهة حتى نزل معاناً وأقام بها ليلتين ، وسمع المسلمون هناك أن هرقل قد عسكر بباب في مائة ألف من الروم ومائة ألف من قبائل لخم وجذام والقين وبهراء وبلى على أهبة اللقاء .

وقد يقع في الخاطر أن الروم علموا بمسير جيش المسلمين فأعدوا هذه الجحافل الجراراة ثم سيروها إلى تخوم الدولة في مدى الأيام التي مضت من خروج جيش المسلمين إلى بلوغهم أرض معان ، وهو خاطر بعيد جدًّا بعد لما هو معلوم من صعوبة جمع الجيوش وتسويتها في مثل هذه السرعة ، ولا يبدو من ضخامة هذه الجحافل بالقياس إلى القوة الإسلامية التي مهدوا للقائهم ، ولم يكن ليفوتها أن علموا بحقيقة لها لو أنهم تلقوا الخبر بخروجها من رأسها ..

والأرجح أن هرقل إنما كان في جموعه هناك في زيارة الشكر التي نذر الله أن يؤديها إذا هو ظفر بالفرس ورد منهم صليب الكنيسة الكبرى الذي حملوه معهم يوم فتحوا بيت المقدس ، وربما كان هرقل قد بارح بيت المقدس في ذلك الحين وتخلفت جيوش ركابه لأداء هذه الفريضة معه أو للقيام ببراسم الحفاوة في تلك الزيارة التاريخية .

ورأى المسلمون أن مدد الروم حاضر على مقربة منهم ، وأن الحرب بين عسكرين على هذا التفاوت البعيد عمل غير مجد ، ولم يكن منظوراً ولا مقصوداً عند مسيرة الجيش من المدينة ، فرجع بعضهم وتمهل الأكثرون منهم ؛ ليستأذنوا النبي فيما

يصنعون ، وغلبت حماسة الشاعر وحمية الشهيد على عبد الله بن رواحة فانتهت  
المتردد़ين والمثبطين وقال لهم : «يا قوم! والله إنَّ الَّتِي تكرهُونَ لِلَّتِي خرجتمْ تطلبونَ؛  
الشهادة ، وما نقاتل الناس بعده ولا قوَّةٌ ولا كثرة ، ما نقاتلهم إلا بهذا الدين الذي  
أكرمنا الله به ، فانطلقو إفاغا هي إحدى الحسنيين : إما ظهور وإما شهادة!» .

فاستمعوا إليه ولم يشأوا بأية حال أن يرجعوا قبل الانتهاء إلى مقصدتهم خرجوا من أجله ، وهو إبلاغ الدعوة إلى قاتلى الرسول النبوى وإبراء الذمة إليهم قبل القصاص ، إن وجب قصاص .

فتقديموا من معان إلى مؤتة على مسيرة نحو ليلتين ، وفيها حصن للغسانيين يقيم به أمير منهم في خدمة الرومان .

واحتمى الأمير الغسانى منهم بحصنه ثلاثة أيام ، لعله كان يه ظر فيها مددأ أو أمراً من رؤسائه ، ثم التقى الفريقان على مزرعة فى جوار البلدة ، فاستمات من بقى من جيش المسلمين ، وحاربوا على ما يظهر وهم مفاجأون ؛ لأننا لم نسمع فى أخبار الوعة بتوجيه الدعوة أو الإجابة عليها ؛ ولأن قائداً منهم أتعجل عن طعامه ولم يذق القوت ساعات ، فلما فوجئوا بالقتال لم تدع لهم المفاجأة من خطة غير خطة الصمود للخطر والثبات فى وجهه مخافة المصاب الأكبر فى هذه الحالة وهو المصاب الذعر والدهشة والملائكة بلا هوادة .

وكأنما استحقى القادة الثلاثة أن يرثحوا للموت ويرجعوا دونه ابتغاء النجاة ، فقاتل زيد بن حارثة حتى قتل ، وأحاط القوم بجعفر بن أبي طالب وهو يحمل اللواء ويشير من حوله نحوة المسلمين ، فأنهوا عليه بالضرب الدراك حتى قطعت يينيه ، ثم قطعت شماليه ، ثم ضم اللواء إلى عصديه ولبث ينافضل عنه إلى أن مات .

ودعى ابن رواحة إلى الرئاسة ، فجاءه ابن عم له بعرق من لحم وقال له : شد بهذا صلبك فإنك قد لقيت في أيامك هذه ما لقيت ، فأخذه من يده فانتهش منه نهضة ، ثم سمع الخطمة في ناحية المعترك فألقاه من يده وجرد سيفه وهو ينشد :

يا نفس إلا تقتلني تموي  
هذا حمام الموت قد صليت  
إن تفعلي فعلهما هديت  
وما تمنيت فقد أعطيت

فطفق يصوّل بين الصقوف ويهدّر بالشعر حتى قتل المعركة في أشدّها .

فما هي إلا لحظة حتى دبر المسلمون أمر الرئاسة بوحى البديهة ونور العقيدة وهداية الفداء التي تهدى إلى المصلحة الكبرى وتغفل كل مصلحة دونها . وإذا باللواط يأخذه في تلك اللحظة ثابت بن أقمر من بنى العجلان وينادى في أصحابه : «يا عشر المسلمين اصطلحوا على رجل منكم» . قالوا : «أنت» ، قال : «لا . ما أنا بفاعل» ، فاتفاق الكلمة على خالد بن الوليد فإذا هو يتولى القيادة في حينها ويصنع ل ساعته خير ما يصنع في ذلك الحين .

وخير ما يصنع في ذلك الحين هو الارتداد المأمون ..

وهو أصعب من النصر في بعض المآزر ؛ لأن النصر ميسور مع اجتماع العدة له واحتمال الشدة فيه ، ولكن الارتداد المأمون غير ميسور لكل من يريدوه وهو في أضعف الموقفين .. إلا أن تكون له خبرة بالقيادة تكافئ الرجحان في قوة العدو الذي يرتد بين يديه .

وأول شيء ينبغي أن يحتاط به لارتداده هو أن يوقع في روع عدوه أنه لا ينوي الارتداد بل ينوى الهجوم أو يقصد إلى الحيلة .  
فصمد في الميدان حتى المساء .

ثم بدل مواقف الجيش تحت الليل فنقل الميمنة إلى الميسرة ، ونقل الميسرة إلى الميمنة ، وجعل الساقية في موضع المقدمة ، والمقدمة في موضع الساقية ، ورصد من خلف الجيش طائفة يثيرون الغبار ويكتشرون الجلبة عند طلوع الصباح . فلما طلع الصباح على الفريقين ، إذا بكل طائفة من طوائف الغسانيين والروم ترى قبلتها وجوهًا غير الوجوه وأعلامًا غير الأعلام ، وإذا بالجلبة مع هذا الاختلاف في الوجوه والأعلام توهم القوم أن مددًا جديداً أقبل على جيش المسلمين ، وكانوا قد ذاقوا منهم أمر المذاق بغير مدد وهم مفاجؤون ، فلما ذهب خالد يدافع القوم ويخاishi بجيشه لم يتبعوه حذرًا من الكمين وتوقعًا للإحاطة بهم من ورائهم ، وأبلى خالد في هذه المدافعة والمخاشاة بلاء لم يبله قط في غزواته الكبرى على كثرتها . فاندقت في يده تسعه سيف وليٌّ تصبر معه إلا صفيحة يمانية ، وكان هذا التراجع المحمى بشجاعة المستميت غطاء صالحًا للجيش الصغير في مواجهة الجيش الكبير . فقفز إلى المدينة بسلام ، وعرف خالد منذ ذلك اليوم بلقبه الذي أضفاه عليه النبي وهو سيف الله ، وعاد الناس يقولون مع النبي إنهم الكلر ياذن الله وليسوا بالفرار ..

وقد سمعنا في عصورنا هذه بالألقاب الكبار تضفي على القادة لأنهم نجحوا في خطة ارتداد لا محيد عنها . فتلك هي السنة النبوية تسبق النظم العصرية إلى تقدير القائد البارع بقيمة النجاح في ارتداده كما تقدر بقيمة النجاح في تقدمه وانتصاره . ولو أن خالدًا ملكته فطرة المحافظة ولم تملكه فطرة القيادة البصيرة لساعات العقبى أياً سوء و تعرضت الدعوة الإسلامية لخنة لا نعرف مداها الآن . ولربما تعرضت لهذه الخنة من جانب الجزيرة العربية قبل أن تتعرض لها من جانب الروم والغسانيين ؛ لأن الجيش قد خرج من المدينة تأدبياً لأناس متصلفين قتلوا رسولاً واحداً أو قتلوا وفداً لا تجاوز عدتهخمسة عشر . فإذا تورط هذا الجيش في الزحف حتى اصطلم<sup>(١)</sup> كله ولم يعد منه أحد ، فكيف يكون وقع هذا التأديب المعكوس في نفوس البداية المتحفزة أو في نفوس أهل مكة ولا تسلم مفاتيحها للمسلمين؟ إنه ليبعث السخرية والاستهانة من حيث أريدت له الهيبة والمنعة ، وإنه ليثير من الفتنة ومساوئ الظنون ما يصعب استدراكه في سنين .

ولكن الجيش قد عاد وأبلى في أعدائه ، وتسامعت الجزيرة بعدد الجحافل الهرقلية التي حسبتها مرصدة له ولم تقدر على تمزيقه ولا أصابت منه غير اثنى عشر قتيلاً منهم القادة الثلاثة الذين ندبوا للشهادة قبل خروجه ، فالسرية إذن قد نهضت بأمانتها ، ووقع في نفوس المسلمين من فرط الثقة بياسهم أنها كانت قادرة على جهاد أعظم من جهادها وثبتات أطول من ثباتها ، وهي مغالاة في القوة والباس خير من المغالاة في الضعف والخور ، ولا ضرر منها ما شفعتها تلك البصيرة العلوية التي تضع الأمور في نصابها ، وتصف النجاح بصفاته ولو بدا للناس في ثياب الإخفاق .

## بنوجذيمة

وقد أثني النبي على خالد في مهمة لم ينده لها ، ولم يرشحه لها مرشح غير كفائه واتفاق رأى المسلمين فيها .

ولكنه لامه وبرئ من عمله حين أخطأ في مهمة ندبها لها بعد فتح مكة ، وهي السرية التي قادها إلى بنى جذيمة ليكشف عن طويتهم ويدعوهم إلى الإسلام . وبعد فتح مكة ، توجهت عنایته عليه السلام إلى تطهير البوادي المحيطة بها من عبادة الأصنام فأرسل السرايا إلى قبائلها ؛ لدعوتها والاستيقاظ من نياتها ، ومنها

(١) اصطلم : أي قتل وأبىد .

سرية خالد إلى بني جذية في نحو ثلاثة وخمسين من المهاجرين والأنصار  
وبني سليم .. أرسلهم دعوة ولم يأمرهم بقتال .

وكان بنو جذية «شرّ حى» في الجاهلية يسمون لعقة الدم ، ومن قتلامهم الفاكه  
ابن المغيرة وأخوه عمًا خالد بن الوليد ، ووالد عبد الرحمن بن عوف ، ومالك بن  
الشريد وإخوته الثلاثة من بني سليم في موطن واحد» وغير هؤلاء من قبائل شتى .

فلما أقبل عليهم خالد وعلموا أن بني سليم معه لبسوا السلاح وركبوا للحرب  
وابوا التزول ، فسألهم : أسلموه أنتم ؟ فقيل إن بعضهم أجابه : نعم ! وبعضهم  
أجابه : صبأنا ! صبأنا ! أى تركنا عبادة الأصنام ، ثم سأله : فما بال السلاح  
عليكم ؟ قالوا : إن بيننا وبين قوم من العرب عداوة فخفنا أن تكونوهم فأخذنا  
السلاح ، فناداهم : ضعوا السلاح فإن الناس قد أسلمو ، فصاح بهما رجل منهم  
يقال له جحدم : ويلكم يا بني جذية ! إنه خالد ، والله ما بعد وضع السلاح إلا  
الإسار وما بعد الإسار إلا ضرب الأعنق ، والله لا أضع سلاحى أبداً . فما زالوا به  
حتى نزع سلاحه فيما نزع وتفرق الآخرون . فأمر خالد بهم فكتفوا وعرضهم على  
السيف ، فأطاعه في قتالهم بني سليم ومن معه من الأعراب ، وأنكر عليه الأنصار  
والهاجرون أن يقتل أحدًا غير مأمور من النبي ﷺ بالقتال ، ثم انتهى الخبر إلى  
النبي فرفع يديه إلى السماء وقال ثلاثاً : «اللهم إني أبدأ إليك ما صنع خالد بن  
الوليد» ، وبعث على بن أبي طالب إلى بني جذية فودي دماءهم وما أصيب من  
أموالهم .. قيل إنه «كان يدى حتى ميلغة الكلب» ويسأله : أبقى دم أو مال لم  
يود لكم ؟ فلما اكتفوا ورضوا فرق بينهم بقية المال «احتياطاً لرسول الله» وقد سأله  
رسول الله فتى من جذية انفلت إليه لينبيه بما خالد مع آله وذويه : هل أنكر عليه  
أحد ؟ قال : نعم . قد أنكر عليه رجل أصفر ربيعة ورجل طويل أحمر ، فاشتدت  
مراجعةهما . وكان عمر بن الخطاب بمجلس رسول الله ، فقال : أما الأول يا رسول  
الله فابني عبدالله ، وأما الآخر فسالم .. مولى بني حذيفة ..

ويعزى إلى خالد أنه استند في قتالهم إلى قول عبد الله بن حذافة : «إن رسول  
الله قد أمرك أن تقاتلهم لامتناعهم عن الإسلام» .

وقد عم النكير على الحادث بين أجياله الصحابة ، من حضر منهم السرية ومن  
لم يحضرها ، واشتد عبد الرحمن بن عوف حتى رمى خالدًا بقتل القوم عمداً

ليدرك ثأر عميه اللذين قتلهموا بنو جذية مع عوف أبي عبد الرحمن ورجل من بنى أمية .. وقصة مقتلهم أنهم كانوا قد خرجوا تجارةً إلى اليمن ، ثم عادوا ومعهم مال رجل من بنى جذية قضى نحبه هناك يحملونه إلى ورثته وأهله . فاعتبرضهم جذمي في رهط من قبيلته يُدعى خالد بن هشام وزعم أنه وارث المال وأحق به من غيره ، فمنعوه ينظرون أنه يصلوا بالمال إلى أهل البيت . فغضب وقاتلهم بالرهط الذين معه فقتل عوفاً والفاكه بن المغيرة ثم عمد عبد الرحمن إلى خالد بن هشام هذا فقتله بشار أبيه . وهمت قريش بعزو بنى جذية لولا أن مشى بعض العقلاء بينهم بالصلح فتصالحوا على الديمة والمالي .

ومن الإسراف أن يظن بخالد بن الوليد أنه تعمّد قتل أناس وهو يعلم أن دمهم حرام ويتحذّل من مهمّة النبّي ذريعة إلى شفاء ترة قديمة ، فأدّنى من ذلك إلى القصد في فهم الحقيقة أن نبحث عن دواعي اللبس ودوافع الطبع التي تدفع خالداً خاصة إلى مثل هذا التصرّف ، فإن كانت هذه الدواعي وهذه الدوافع قائمة مفهومـة فهى تفسير لما حدث وفيها الكفاية ، وإن لم تكن قائمة ولا مفهومـة فهناك ينفتح مجال الظنون والفرضـات لمن يشاء .

وقد كانت دواعي اللبس ودوافع الطبع قائمة مفهومة في مقتلة بنى جذيمة . فإن البوادي كلها حول مكة كانت تزخر بالشر وتحفز للواقعة في تلك الأونة بعد تسليم مكة ، فلم تمض أيام على سرية خالد حتى كانت بطون هوازن وثقيف وجشم وغيرها متجمعة في العدة الكاملة والعديد الوافر لمباغته النبي وجماعه ، فإذا ارتات خالد في نيات طائفة من أهل البوادي مشهورين بالشراسة والعذر وهم يلقونه بالسلاح فله في ارتياه وجه لا يخفى ، وإذا أضيف إلى ذلك تلجلج القوم في إعلان إسلامهم والإفضاء بنياتهم فليس اللبس هنا بعازب عن بال المتوجس في أشباه ذلك المقام .

وقد يغنى الشعر والقصص في الكشف عن شعور القوم هنا ما ليس يغنى  
التاريخ وتسلسل الرواية ، فمن كلام أحد الوهبيين في خطاب بنى جذية بن عامر  
يسوغ لنا أن نفهم أنهم لم يكونوا متفقين على الإسلام والمسالمة ، وذلك إذ يقول :  
دعونا إلى الإسلام والحق عامرا  
فما ذنبنا في عامر إذ تولت  
لثن سفهت أحلامهم ثم ضلت  
وما ذنبنا في عامر لا أبا لهم

وقال أحد الجذميين :

فلا قومنا ينهون عنا غواتهم      ولا الداء من يوم الغميصاء ذاہب

وفي قصة رواها محمد بن إسحاق بن يسار - وهو من الثقات - شواهد على إصرار بنى جذية وعنادهم إلى ما بعد الإسار والإنذار ، وفحوى هذه القصة كما أثبتها صاحب كتاب الأغاني حيث نقلت ببعض التصرف : «أن خالد بن الوليد كان جالساً عند النبي ﷺ فسئل عن غزوهه بنى جذية ، فقال : إن أذن رسول الله ﷺ تحدث ، فقال : تحدث ، فقال : لقيناهم بالغميصاء عند وجه الصبح . فقاتلناهم ، حتى كاد وجه الشمس يغيب ، فمنحنا الله أكتافهم فتبعناهم نطلبهم ، وإذا بغلام له ذوائب على فرس ذنب في آخريات القوم ، فبواط له الرمح فوضعه بين كتفيه ، فقال : لا إله . فقبضت عنه الرمح ، فقال : إلا اللات أحسنت أو أساءت . فهمسته همسة أذريته وقيدا - أى مشرقاً على الموت - ثم أخذته أسيراً فشددته وثاقاً ، ثم كلمته فلم يكلمني واستخبرته فلم يخبرني ، فلما كان ببعض الطريق رأى نسوة من بنى جذية يسوق بهن المسلمون . فقال : أيَا خالد! قلت : ما تشاء؟ قال : هل أنت واقفي على هؤلاء النساء ، فأتيت على أصحابي ففعلت وفيهن جارية تدعى حبيشة ، فقال لها ناوليني يدك ، فناولته يدها في ثوبها . فقال : أسلمي حبيش قبل نفاد العيش ، فقالت : وأنت حبيت عشرًا أو تسعًا وتراً وثمانينًا تترى» .

قال : «وتناشدا الأشعار حتى قتل ، وأقبلت الجارية ووضعت رأسه في حجرها وجعلت ترشفه وتبكي ...». إلى آخر القصة في الجزء السابع من الأغاني وهي على ظهور الاختراع في بعضها لا تخلو من دلالة على موقف بنى جذية من سرية خالد .

إذا صحي مع هذا أن خالدًا تلقى من عبد الله بن حذافة السهمي أمرًا بقتال بنى جذية نacula عن النبي ﷺ فهو خليق أن يعتمد على الفتوى من أمثاله لحداثة إسلامه وقلة علمه بفقه الدين وأحكامه ، وهي على أية حال روایة لا تغفل كل الإغفال في صدد البحث عن أخبار هذه السرية ..

والجو كله بعد هذا وذاك - سواء في الbadia أو في مكة - هو جو الحرب والريبة وجو الترخيص والنفور ، فلا عجب أن تختلف فيه النوازع والأراء وأن تستطار فيه دواعي الشر والنقمـة ، وأن يتطرق إليه اللبس وتنعدـر فيه استبانة الوجه الصراح .

وعند خالد دوافع الطبع إلى جانب دواعي اللبس واختلاط الآراء وهي الدوافع التي قد نعد منها حداة السن في ذلك الحين ، ومنها أنه تناول الموقف كما يتناوله القائد المطبوع على القتال في الصحراء ، ويحدث للقائد في هذا الموقف كثيراً أن يفرق بين ضربين من التسليم هما : تسليم المراوغة والختل ، وتسليم الإذعان والنصيحة ، ولا سيما تسليم العدو المتهم المتعدد الذي يحيد عن الصراحة يفند أناس منه مقال أناس آخرين .

ومن دوافع الطبع عند خالد ، تلك الصرامة التي ينشأ عليها كل من نشأ في مثل بيته من الجاهلية ، وتلك الشدة التي تشير إليها أعصابه ويومئ إليها تفزعه في نومه ومشاركة إخوته في عوارضها الموروثة على نحو من الأنجاء ، وهي ولا ريب تلك الشدة التي عناها عمر بن الخطاب حين قال : «إن سيف خالد لرهقاً» وهو من أعرف الناس به وأقربهم إليه ، وهي التي توقعها جحدم أخوه بنى جذيمة حين صاح بقومه محذراً إياهم من إلقاء السلاح : ويلكم يا بنى جذيمة . إنه خالد ! كأنها خلقة معهودة منه لا تحتاج إلى تأويل بعيد .

وندرت في تاريخ الحروب القديمة والحديثة حرب تدور على العقيدة الدينية أو الحمية الوطنية لا تخصى عليها فلتة من أشباه هذه الفلتات ولا يقع فيها نذير السيف حيث ينبغي أن يقع بشير السلام .

ولا يبعد أن يكون خالد قد ورث من عمومته جفوة لبنى جذيمة فجنج به شعوره إلى سوء الظن بهم وقلة الطمأنينة إليهم من حيث لا يقصد الترة ولا يتعمد الانتقام .

فك كل هذا أقرب إلى تعليل بطيشه بالقوم من اتهامه بحمل أمانة النبي على دخل وسوء نية وهو الرجل الذي حارب أصدقاءه وأقرب الناس إليه على أبواب مكة ، وله ندحة عن حربهم لو تعمد اجتنابها أو كان قصاراً أن يتعلل باللسان ولا يرجع إلى صدق النية في إطاعة النبي عليه السلام ..

ومهما يلم اللائمون أو يعذر العاذرون في هذه الزلة ، فمقطع القول فيها بين المنصفين أنها خطأ وأن الإبقاء على خالد بعدها صواب . لأن صواب ؛ الإبقاء على خدمته بعد غزوة بنى جذيمة قد ظهر أيماناً ظهور في حروب الردة وحروب الفرس والروم .

وذلك مثل من تربية النبي عليه السلام لأفذاذ الرجال .

ويتجلى تمام هذا المثل بإعطاء الرجال فرص المراجعة والإصلاح في أمر يشبه الأمر الذي أخطأوا فيه ، و موقف قريب من الموقف الذي عرضهم للملامة وهذا الذي تواجه عليه السلام حين أرسل خالدًا دون غيره إلى بنى المصطلق - وهم من بنى جذيمة - ليستخبر له خبرهم ويتبين الحق فيما بلغه عن ارتداهم ، وكان الوليد ابن عقبة قد أخبره أنهم ارتدوا عن الإسلام ، فندب عليه السلام خالدًا « وأمره أن يتثبت ولا يعجل ، فانطلق حتى أتاهم ليلاً فبعث عيونه ، فلما جاءوه أخبروه أنهم متمسكون بالإسلام وسمعوا أذانهم وصلاتهم ، فلما أصبحوا أتاهم خالد فرأى ما يعجبه ، فرجع إلى النبي ﷺ فأخبره » .

وهو مثل ينبع عن كثير ، وقد ينبع فيما ينبع عنه أن خالدًا لم يتعسف كل التعسف في شكه الأول بيني جذيمة على اختلاف بيوتهم ؛ لأن الشك فيهم ما زال يتكرر بعد ذلك بشهور ، وما زال يدعوا إلى تلقى الإشاعة عنهم وإفاد الوفود إليهم مرتين للتحقيق والاستخبار .

## غزوة حنين

ولم تمض أيام معدودات على مقتلة بنى جذيمة حتى لس خالد موضع الثقة من نفس النبي في حادث من أكبر حوادث الإسلام وهو غزوة حنين .

لس هذه الثقة في غزوة حنين مرتين ؛ مرة في إسناد قيادة الخيل إليه على طليعة الجيش ، ومرة في سؤاله عنه وعن انتقامته به بعد هزيمة الخيل مولية عند اشتباك الجماعين .

وحق خالد في تلك الثقة إنما يستبين من عرض الغزوة كلها جلاء الأسباب التي أوقعت الهزيمة الأولى بجيش المسلمين ، ولا يد فيها لخالد من قريب أو بعيد .. بل لعلها توحى إلينا أن هزيمة خيله يومئذ إنما كانت كصد الأجسام للأجسام ضرورة مادية لا دخل فيها للعوامل النفسية ، أمام جارفة من الجوارف القوية ، تأخذ ما أمامها من إنسان أو حيوان ومن شجاع أو جبان .

فقد فتحت مكة والأعراب من حولها ثائرون محنقون ، وعلموا يومئذ أنها الوعة الفاصلة وأنه لا مطمع بعدها في مكافحة النبي إذا تطاولت الأيام على قيام دينه في البلد الحرام وموطن الكعبة والأصنام ، فاجتمعت قبائل همدان من هوازن

وثقيف وجسم ومشى بعضهم لبعض يقولون : «إِنَّ مُحَمَّدًا قد فرغ من قتال قومه ولا ناهية له عنا . فلنغزه قبل أن يغزونا» واستنفروا القبائل فلباهم من أقربائهم عدد كبير ، منهم بنو سعد بن بكر الذين تربى بينهم النبي وهو رضيع .

وتولى قيادتهم مالك بن عوف النضرى ، وهو فتى جرىء فى نحو الثلاثين يجمع إلى غطرسة الإمارة وحمية الفروسية حدة الشباب ولدد الخصومة والعناد .. فساق أموالهم ونساءهم وأبناءهم ، وأمرهم إذا رأوا المسلمين «أن يكسروا جفون سيفهم ثم يشدوا شلة رجل واحد» . فلما فوز إما فناء . وصفت الخيال ثم الرجال المقاتلة ، ثم الإبل عليها النساء ، ثم صفت النعم فى حراسة ثلاثة تفر والجيش مشتعل عنها .

وسائله دريد بن الصمة حكيم القوم : مالى أسمع رغاء البعير ونهاق الحمير وبكاء الصغير؟ قال : أردت أن أجعل خلف كل رجل أهله وما له ليقاتل عنهم ، فسخر دريد برأيه وقال له : رويعى ضآن والله! وهل يرد المنهزم شيء؟ إنها - أى الحرب - إن كانت لك لم ينفعك إلا رجل بسيفه ورممه ، وإن كانت عليك فضحت فى أهلك ومالك . فرماه مالك بالحرف ولع فى عناده ولع فى بنى هوازن ميلاً إلى كلام دريد ، فجمح به غضبه العارم وأقسم : «لتطيعنى يا عشر هوازن أو لا تكئن على هذا السيف حتى يخرج من ظهرى!» .

فهى عزمة رجل مستميت لا يبالى ما يصنع بنفسه أو بقومه فى سبيل قهر المسلمين .. وغنى الخبر إلى النبي ، فخرج فى ألفين من أهل مكة حديثى العهد بالإسلام وعشرة آلاف من أصحابه الذين قدموا معه من المدينة ، وقيل إنهم كانوا جمیعاً ثمانية آلاف .

وأعوزه السلاح ، فاستعار من بعض المشركين دروعاً فأعطوه ثلاثين أو أربعين درعاً - وقيل مائة درع - بما يكفيها من السلاح ، واستعار من ابن عمه نوفل بن الحارث ابن عبد المطلب ثلاثة آلاف رمح ، فأعاره إياها وهو يقول : كأنى أنظر إلى رماحك هذه تتصف ظهر المشركين .

وأخرج خالداً على طليعة الجيش فى مائة فارس من بنى سليم .

قال الحارث بن مالك : خرجنـا مع رسول الله ونحن حديثـو عهد بالجاهلية فسرنا معه إلى حنين ، وكانت لـكفار قريـش ومن سواهم من العرب شجرة عظيمة خضراء

يقال لها ذات أنواط يأتونها كل سنة فيعلقون أسلحتهم عليها ويذبحون عندها ويعكفون عليها يوماً . فرأينا ونحن نسير مع رسول الله سدرة خضراء عظيمة ، فتنادينا من جنبات الطريق : يا رسول الله ! اجعل لنا ذات أنواط كمالهم ذات أنواط ، فقال رسول الله : الله أكبر . قلت - والذى نفسى بيده - كما قال قوم موسى لموسى اجعل لنا إلهاً كمال لهم آلهة !

وكان فى الجيش كثير من أمثال هؤلاء المسلمين المحدثين ، ومعهم فى ساقية الجيش جمع من المشركين بين رجال ونساء ينظرون ما يكون ، وكان فىهم أبو سفيان الذى قال حين رأى بواذر الهزيمة : لا تنتهى هزيمتهم دون البحر ! وفيهم كلدة بن الحنبل الذى صرخ شامتاً متوجلاً : ألا قد بطل السحر اليوم ، وصرخ معه آخرون يقولون : اليوم ترجع العرب إلى دين آبائها ..

وكان الغالب على جيش المسلمين فى خروجهم قلة الاكثرات بعدهم ، فقال أبو بكر الصديق : لن نغلب اليوم من قلة .. ونسبت هذه الكلمة إلى غيره ، ولكنها قيلت على التحقيق لما جاء فى القرآن الكريم : «إِذَا أَبْعَجْنَاكُمْ كَثُرَّكُمْ فَلَا تَغْرِنَنَا كُوَشِّئَا» .. وتقىد الجيش حتى حضرت صلاة الظهر ، فجاء رجل فارس فقال : يا رسول الله ، إننى انطلقت بين أيديكم حتى طلعت جبلاً فإذا أنا بهوازن عن بكرة أبيهم بطعمهم ونعمتهم وشائهم اجتمعوا إلى حنين ، فتبسم رسول الله وقال : تلك غنيمة المسلمين غداً إن شاء الله ، ثم سأل : من يحرستنا الليلة ؟ قال أنس بن أبي مرتضى : أنا يا رسول الله . فأمره عليه السلام أن يستقبل الشعب حتى يكون فى أعلىه ، وقال له لا نُغَرِّنَّ<sup>(١)</sup> من قبلك الليلة .

فلما أصبحوا سأله النبي : هل أحسستم فارسكم ؟ يعني ذلك الحارس المستطلع .. قالوا : يا رسول الله ما أحسينا ، فجعل عليه السلام يصلى ويلتفت إلى الشعب ، حتى إذا قضى صلاته قال : أبشروا فقد جاءكم فارسكم .. فجعل ينظر إلى خلال الشجر فى الشعب وإذا هو قد جاء حتى وقف وقال : إننى انطلقت حتى إذا كنت فى أعلى هذا الشعب حيث أمرنى رسول الله ، فلما أصبحت طلعت الشعيبين كليهما فنظرت فلم أر أحداً ، فسألة : هل نزلت الليلة ؟ قال لا ، إلا مصليناً أو قاضى حاجة .

---

(١) أى لا يجب أن يباغتنا الأعداء من ناحيتنا .

وروى مسلم من حديث عكرمة بن عامر عن إياس بن سلمة بن الأكوع عن أبيه قال : «غزونا مع رسول الله حنينا فلما واجهنا العدو تقدمت لأعلو ثنية ، فاستقبلني رجل من المشركين فأرميه بسهم وتوارى عنى فما دريت ما صنع ، ثم نظرت إلى القوم فإذا هم قد طلعوا من ثنية أخرى ، فالتقوا هم وصحابة رسول الله فولي أصحاب رسول الله ، وأرجع منهزمًا» .

وحدث أبو عبد الرحمن الفهري قال : «كنا مع رسول الله في حنين فسرنا في يوم قائظ شديد الحر» .

وروى محمد بن إسحق بسنده : «خرج مالك بن عوف بن معه إلى حنين فسبق رسول الله إليها فأعدوا وتهيأوا في مضائق الوادي وأحنائه وأقبل رسول الله وأصحابه حتى انحط بهم الوادي في عمایة الصبح ، فلما انحط الناس ثارت في وجوههم الخيل فشدت عليه وانكفاء الناس منهزمين لا يقبل أحد على أحد» .

وفي روايات شتى أن كميناً من المشركين فاجأ المسلمين من شعبه في الوادي وقابلهم بنبل كأنه الجراد المنتشر ، «وكانوا رماة .. لا يكاد يسقط لهم سهم» فأدبرت الخيل وأدبر المقاتلة وراءها لا يلوون على شيء ..

وتلك جملة الأخبار عن بدء المعركة جمعناها من مصادر متعددة وأثبتنا بعضها بحروفها ، ويتبين من المعارضة بينها أن الهزيمة انكشفت من الهجمة الأولى ؛ لأن الخيل فوجئت في الطليعة بالنبل المنتشر من الكمين المستتر ، فولت منهزمة في جفلة حيوانية معروفة في أشباء هذه المواقف .. وقد يذكر الرواة عن حرب الإسكندر وأمراء الهند أن جفلة الفيلة من الحديد الحمى كانت هي سبب الهزيمة التي أصيبت بها الهند ، فانقلب الفيلة وبالاً عليهم وقضت وهي مولية على الكثيرين من فرسانهم ومشاهم ، نطا بعضهم وتوقع الآخرين وتدفع من حاول الثبات إلى الفرار ، ولم تمض على حنين بضع سنوات حتى لقي الفرس من فيلتهم في حرب المسلمين مثل هذا المصير ومثل هذه الجفلة الحيوانية ، يوم تعمدها المسلمون بالقرب في الأعين والخياشيم .

وقد حدث مثل هذا مرة أخرى في وقعة حنين هذه ، حين حاول المسلمون أن يكرروا بعد الفرار «فصار الرجل يلوى بعيته فلا يقدر على ذلك ؛ لكثرة الأعراب المنهزمين ، فيأخذ درعه فيقذفها في عنقه ويأخذ سيفه وترسه ويقتحم من بعيته ويخلق سبيله ويؤم الصوت» .

وهكذا بدأت الهزيمة بفرار الخييل والخاق المشاة بهم واحتلال الحابل بالنابل بعد ذلك من الفريقين ، وتواتر القول بأن الطلعاء الحديثين في الإسلام أدبروا منهزمين عمداً بعد الهجمة الأولى ، فأشاعوا الهزيمة فيمن معهم من المهاجرين والأنصار . ولقد أوشك أهل مكة أن يستقبلوا الأعراب المتقدمين على رضا من بعضهم لخينهم إلى الدين القديم ، وعلى كره من بعضهم لأنفتهم من غلبة الأعراب على قريش ، لو لا أن تغيراً مجرى القتال ودارت الدائرة على المشركين بعد لحظات ، وكان الفضل في ذلك لحركة جاءت من قبل المسلمين وحركة جاءت من معسكر الأعراب ، وكان مجئهما في الموعد المقدر .

فأما الحركة التي جاءت من قبل المسلمين فهي بروز النبي عليه السلام بشخصه الكريم إلى مقدمة الصحفوف . فقد ثبت في ذلك الهول الجارف ثبوتاً يجعل عن الوصف وأخذ زمام المعركة كلها في يديه ليمضى وحده في القتال كيما تصير الأمور .

وكان قد شهد المعركة على بغلته دلدل أو الشهباء ، فانحاز إلى اليمين سريعاً؛ ليستطيع التقدم بين تلك الصحفوف المتدفعة من مدبرين ومقبلين ، والتفت إلى اليمين ونادى : يا عشر الأنصار .. ثم التفت إلى اليسار ونادى كذلك يا عشر الأنصار .. فتسامعوا وتجاوبيوا وعطفوا - كما وصفهم شاهدو الموقف - عطفة الإبل على أولادها ، واجتمع معهم حول رسول الله مئات في لمحه عين .

\* \* \*

وتختلف الروايات في وصف هذه الحركة الجيدة من بدايتها ، فيقول بعضها إن الناس أدبروا يومئذ عن رسول الله حتى بقى وحده ، ويقول بعضها : بل بقى معه نفر قليل منهم أبو بكر وعمر وعلى والعباس وابنه الفضل وأبو سفيان بن الحارث وربيعة بن الحارث ومعتب بن أبي لهب وعبد الله بن مسعود وقليلون لا يتتجاوزون الائتنى عشر ، وجعل رسول الله يقول :

أنا النبي لا كذب      أنا ابن عبد المطلب

ثم أمر عمه العباس أن يصرخ في الجيش : يا عشر الأنصار .. يا أهل السمرة يا أصحاب سورة البقرة .. يا بنى الخزرج ، وكان العباس <sup>يقايش</sup> جهير الصوت يسمع صوته على مسافات بعيدة ، وقيل إنه كان يقف على سلع وينادى غلمانه بالغابة فيسمعونه وبينه وبينهم ثمانية أميال .

فلما جلجل صوته بهذا النداء ، إذا بالأنصار والمهاجرين يتجمّبون : يا ليك يا ليك .. ويسرعون إلى ناحية الصوت زرافات زرافات ، حتى تجتمع منهم ثلاثة أو يزيد في لحظات ، ثم شاعت بين الألوف المؤلفة قدوة الكراهة والإقبال بعد الفر والإدبار ، فإذا بالجيش بقشه وقضيه يعدو إلى ساحة القتال ويرسل الخيال والمطايلاً ليملك كل منهم زمام يديه وقدميها ، وهانت النفوس حتى استهدفت النساء للموت غير مباليات ، ومنهن من لم تكن على صحة في النظر كالعميচاء أم أنس بن مالك ، وكانت وهي حامل تحزم وسطها ببرد لها وفي حزامها الخنجر لدفاع من يجترئ عليها .

وكان خالد بن الوليد قد ثنى عنان فرسه بعد التوائه في الهجمة الأولى ، فلم يزل يقاتل حتى سقط مُثقلًا بالجراح لا يقوى على السير من مؤخرة رحله ، وهناك وجده النبي عليه السلام حين خرج يتفقد الجرحى بعد المعركة ، فبارك له وواساه .

أما الحركة التي جاءت من قبل المشركين ، فأعانت على هزيمتهم فذاك أنهم قد غرّتهم طلائع النصر فأقبلوا على الغنائم والأسلاب وشغل الكثيرون منهم بالتقاطها واستلابها عن مطاردة المدبرين ، فاتفقت الحركتان في وقت واحد لتحويل وجهة القتال .

\* \* \*

ويتبين من مقدمات المعركة كلها ومن بوادرها التي أجملناها أن الهزيمة فيها بعد الهجمة الأولى كانت ضرورة مادية لا محيد عنها ، وأنها ضرورة لم يكن خالد يد فيها ولا طاقة باتفاقها ؛ لأن أسبابها كلها كانت من وراء تدبيره ومشيئته ، وهي كثيرة نحملها ما وسعنا الإجمال .

فمنها أن الروح التي غلبت على جيش المسلمين في بداية المعركة كانت روح استهانة وقلة اكتتراث ، وأن الروح التي غلبت على روح المشركين يومئذ كانت روح استماتة وعناد مع تقارب العدد بين الجيшиْن .

وربما رجحت كفة المشركين في الدروع والسلاح لما تقدم من حاجة النبي عليه السلام إلى استعارة بعض الدروع والرماح .

و«منها» أن جيش المسلمين كان فيه كثير من الطلقاء ، قد يبلغون الألفين وقد يزيدون ، وكانوا على دخل أو على ضعف يبيتون النية على خذلان النبي فخذلوه وتبعهم الناس . و«منها» أن جيش المشركين سبق المسلمين إلى مواقفه ، فاختار وأحسن الاختيار ، وهجم في الوقت الذي ارتضاه .

و«منها» أن المسلمين كانوا يواجهون الشمس عند الصباح واليوم قائم لا تقوى فيه العيون على مواجهة شعاعها ، فحيل بينهم وبين التثبت والإحكام فى مطلع الصباح إلى أن استوت الشمس فى كبد السماء .

و«منها» أن استطلاع المسلمين لم يكن على عادته من البراعة والتيقن والإسراع ، فقد أبطأ الفارس المستطلع حتى التمسه النبي عليه السلام مرات ، ثم جاء ولم يخبر بشيء ، ثم ظهر الكمين المرهوب من حيث لا يررونه فأوقع بالخيال وهى لا تحسب له أى حساب ، وهذا مع مهارة المشركين في الرماية حتى قيل إنهم لا يسقط لهم سهم .

و«منها» أن بني سليم أصحاب الخيال التي تولاها خالد كانوا على قرابة من هوازن ، وعز عليهم أن يلتحقهم المسلمون بعد استدارة المعركة ، فكانوا يقولون : ارفعوا القتل عن بني أمكم .. وكانوا مع هذا ضعاف الإسلام فسبقوا إلى الردة بعد موت النبي عليه السلام ، وما زالوا في موضع الظنة بعد ذلك على عهد الخلفاء .

فتقدير النبي ﷺ لخالد بن الوليد إنما هو التقدير الصحيح لأعمال السرايا والجيوش في مؤتة وبني جذيمة وحنين ، وكأنما هو تقويم الجوهرى الخبرير للجوهر النفيس في معدنه الخفى غير مصنوع ولا مقصوق ، وللتاريخ من بعده تقويم الجوهر بما يضاف عليه من جمال الصوغ والضياء .

ونعود هنا فنقول : إن تقدير النبي عليه السلام خالد بن الوليد لم يكن تقدير الجاملة لمكانه أو لما يرجى من قومه الأقوباء بني مخزوم ، فإنه عليه السلام لم يجامله في وصفه الذي طابت حوارث الأيام ، ولم يجامله حين قدم عليه في القيادة ثلاثة من السابقين في الإسلام وترك اختياره بعدهم لاتفاق كلمة المسلمين ، بل لم يجامله حين خاصم عبد الرحمن بن عوف ، فغضب النبي عليه السلام وقال له معرضًا : «يا خالد ذر أصحابي . لو كان لك أحد ذهبًا فأنفقته قيراطاً في سبيل الله لم تدرك غدوة أو روحه من غدوات أو روحات عبد الرحمن» .

إنما هو سيد السادة ومربي الرجال والأبطال ، يقوم الأعمال بقيمتها وينزل العظام في منازلهم ، ولا يمنعه أداء الجاملة أن يجامل بمقدار على حسب السوابق والأقدار .

وقد تولى خالد للنبي أعمالاً أخرى في سنوات صحبته الثلاث ، ولكن الأعمال التي اخترناها هي أكبر أعماله في حياته عليه السلام ، وهي أقرب الأعمال إلى

وزن كفايته وتقويم معدنه وتمييز خلقه ، ولكنه أريد لكل عمل صغير ، كما أريد لكل عمل كبير ، وكانت للنبي عليه السلام نظرة في كل مهمة مقدورة ندبها إليها ..

فمن مهامه الصغيرة تسبيبه في ثلاثة فارسًا لهدم «العزى» بعد فتح مكة ببضعة أيام ، وهي الصنم الذي كان أبوه يتمسح به وينحر له الإبل والغنم ، وكان سدنته من بطون بنى سليم الذين قاتلوا مع خالد في مقاوم شتى ، وقد كان معبد القبائل التي لقيها المسلمون في يوم حنين ، وأصله ثلاثة شجرات بأرض نخلة يزعمون أن ربهم كان يشتو بها حر تهامة ويصيف باللات عند الطائف لبردها .. وظللت مخوفة إلى ما بعد الإسلام ، فيقول الكلبي : «إن اللات والعزى ومناة لكل منها شيطانة تكلمهم وتراءى للسيدة من صنيع إبليس وأمره» وهي التي أرجف من أرجف من المشركين أن القرآن الكريم يرتضيها ويساومهم على عبادتها و يجعلون منه قولهم : «اللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى ، تلك الغرانيق العلا . وإن شفاعتهن لترتجى» .

فهي مهمة مخوفة من وجهتها النفسية وإن سهلت من الوجهة الحربية ، فخرج خالد حتى انتهى إليها فهدمها ، وجاء في بعض الأقاويل أنه : «ما انتهى إليها جرد سيفه فخرجت إليه امرأة سوداء عريانة ناشرة شعرها ، فجعل السادن يصبح بها : «أعزى» إذا لم تقتلني المرء خالدا      فبؤئي بإثم عاجل أو تنصري

فأخذ خالداً «اقشعرار في ظهره» وضرها بالسيف فشقّها ، ثم لقى النبي فقال له : الحمد لله الذي أكرمنا بك وأنقذنا بك من الهلكة ، لقد كنت أرى أبي يأتي العزي بخير ماله من الإبل والغنم فيذبحها للعزى ويقيم عندها ثلاثة ثم ينصرف إلينا مسروراً ، ونظرت إلى ما مات عليه أبي وإلى ذلك الرأي الذي كان يعيش في فضله وكيف خدع حتى صار يذبح لما لا يسمع ولا يبصر ولا يضر ولا ينفع» . فقال عليه السلام : «إن هذا الأمر إلى الله ، فمن يسره للهدي تيسر له ومن يسره للضلالة كان فيها» .

وكنالك بلغت العبرة إلى خالد قبل أن تبلغ منه إلى الناس .

\* \* \*

ومن المهام التي ندب لها في حياة النبي مهمة يترج فيها الشك بالأمل ، والرفق بالشدة ، والترغيب بالترهيب ؛ لأنها بعثة إلى أناس غالبين مجتمع الرأي أولى عصبة وبأس وحنكة ولهم سمة يخالفون بها سمة العرب في معظم أنحاء الجزيرة وهم بنو الحارث بن كعب بنجران .

أرسله إليهم وأمره أن يدعوهم إلى الإسلام ثلاثة أيام ، فإن استجابوا قبل منهم وإن يفعلوا فله أن يقاتلهم ، فخرج إليهم وبعث الركبان فيهم يبشرون بالدين الجديد ويبصرونهم بفضائله وأحكامه ، فاستجابوا له ودخلوا فيما دعوا إليه .

وأقبل وفد من عظمائهم على النبي - بأمره عليه السلام - فقال حين رأهم : من هؤلاء القوم الذين كأنهم رجال الهند؟ قيل : يا رسول الله ، هؤلاء رجال بنى الحارت ابن كعب ، ثم سلموا ونطقو بالشهادتين ، فقال لهم عليه السلام : أنتم الذين إذا زجروا استقدموا؟ وأعادها ثلاثاً وهم لا يجيبون ، فلما أعادها الرابعة قال زعيهم يزيد بن عبد المدان وفيه شوس وخيلاء : نعم يا رسول الله ، نحن الذين إذا زجروا استقدموا ، وكررها أربعًا ، فقال النبي : لو أن خالدًا لم يكتب لى أنكم أسلتم ولم تقاتلوا لأنقيت رءوسكم تحت أقدامكم ، فانطلق ابن عبد المدان يقول : أما والله ما حمدناك ولا حمدنا خالدًا . قال : فمن حمدتم؟ قالوا : حمدنا الله عز وجل الذي هدانا بك يا رسول الله .

قال : صدقتم ، ثم سألكم : هل كنتم تغلبون من قاتلوكم في الجاهلية؟ قالوا متغضبين : لم نكن نغلب أحدًا ، قال : بلـي . كنتم تغلبون من قاتلوكم ، فعادوا يقولون : كنا نغلب من قاتلنا يا رسول الله أنا كنا نجتمع ولا نتفرق ، ولا نبدأ أحدًا بظلم .

قال : صدقتم . . . وقفلوا إلى ديارهم ، فأرسل إليهم عمرو بن حزم يفقههم في الدين ويعلمهم السنة ومعالم الإسلام ويتخذ منهم الصدقات .

\* \* \*

وقد شهد خالد مع النبي عليه السلام غزوتين لم يجر فيها لقاء واستباك ، وهما غزوة الطائف وغزوة تبوك .

وكانت غزوة الطائف تتمة لوقعة حنين ، لاذت بها القبائل بعد فرارها وامتنعت وراء أسوارها ، وجمعت من الميرة ما يكفيها إلى السنة القابلة ، فأحاط المسلمون بالأسوار فرماهم المشركون بالنبل كأنهم أسراب الطير ، وقتلوا وجرحوا وهم متتمكنون في أسوارهم ، فبرز خالد لهم يدعوهم إلى النزال ولا يجيبه أحد ، ثم صالح به عبد ياليل عظيم ثقيف : لا ينزل منا أحد ولكن نقيم في حصننا ، فإن فيه من

الطعام ما يكفيينا سنين ، فإن أقمت حتى يفنى هذا الطعام خرجنا إليك بأسيافنا جميعاً حتى نموت عن آخرنا» .

فضربهم المسلمون بالمنجنيق وتقدم نفر من الصحابة تحت دبابتين من جلود البقر يفتحون ثغرة في الحصن . فأرسل عليهم المشركون سكك الحديد المحمولة فأحرقت الدبابتين وصدهم عن السور .

وأمر عليه السلام بكرتهم ونخيلهم فقطعت وهم يصيرون : دعها الله والرحم . فقال عليه السلام : «أدعها الله والرحم» ، واستشار نوفل بن معاوية الديلي في أمرهم فأجابه : «يا رسول الله . ثعلب في جحر إن أقمت أخذته وإن تركته لم يضرك» .

وفي الطريق ، قسم النبي غنائم حنين قسمة لم ترض أناساً ، فغضب رجل من المنافقين وصاح في حضرته : هذه قسمة ما أريد بها وجه الله . فاحمر وجهه عليه السلام غضباً وقال له : ويحك ، من يعدل إذا لم أعدل؟ ووثب خالد وعمر يستأذنانه في ضرب عنقه فأبى وقال : لا .. لعله أن يكون يصلى ، فقال خالد : وكم من مصل يقول بلسانه ما ليس في قلبه؟ فعاد النبي يقول : إنني لم أومر أن أنكب عن قلوب الناس ولا أن أشق عن بطونهم .

أما غزوة تبوك فقد خرج لها النبي عليه السلام إلى حدود الروم سنة تسع للهجرة في أعظم جيش شهده المسلمون في حياته .. ومن ثم ، أمر خالداً أن يذهب إلى دومة الجندل ليأتيه بالأكيدر أميرها ؛ لأنه كان في وسط الطريق بين الحجاز والعراق والشام عيناً للروم وحرياً للقوافل يدين للقسطنطينية بالعقيدة وبالطاعة ، ومن خبرة النبي عليه السلام بالقبائل وأحوالها والأمراء وعاداتهم أنه قال لخالد : «استجده يصيد البقر» .. فكان كما قال .

\* \* \*

وقد ذهب خالد إلى الدومة في أربعينات وعشرين فارساً فاقتصر الحصن وأضطر من فيه إلى التسليم ومنهم الأمير ، وجاء به إلى المدينة فصالحة النبي على الجزية وعاهده على الأمان .

واثم بعثة من غير هذا الباب ندب لها خالد ، ولم ينذر لثلثها قط في عهد النبي

ولا عهود خلفائه ، وتلك بعثته إلى بنى مراد وزبيد ومذحج باليمن ، يدعوهم إلى الكتاب ويعلّمهم شريعته وأحكامه .

قيل إنه مكث فيه أشهرًا يدعوهم فلا يجيئونه ، وإنه عليه السلام بعث بعده على بن أبي طالب وأمره أن يقفل خالدًا ومن معه ، فإن أراد أحد أن يعقب معه تركه .

ولا غرابة عندنا في هذا الذي حدث - إن كان قد حدث على الوجه الذي ذكره الرواية - فإن خالدًا لم يسمع من القرآن ولا من فقه الدين كما سمع الصحابة من عاشروا النبي سنتين بعد سنين ، وإنما هي سنوات قلائل لم يفرغ فيها إلا بضعة أشهر من الغزوات والبعوث ، وقد أُم الناس بالحيرة - في خلافة الصديق - فقرأ من سور شتى ، ثم سلم والتفت إلى الناس معتذرًا يقول : «شغلني الجهاد عن كثير من قراءة القرآن» .

\*\*\*

ويجوز أن النبي عليه السلام أرسله في هذه البعثة ؛ ليديره على الدعوة وليفرغ بعض وقته للمدارسة والمذاكرة بهداية من معه من فقهاء الصحابة ، ويجوز أنه عليه السلام تعمد أن يرصده للبطل المشهور عمرو بن معد يكرب - فارس زبيد - نداء له يكف من غريبه ويلزمه التدبر في عاقبة نكثه وانتقامه .

وفي تواريخ البعثة اضطراب قد يشكك القارئ في بعض وقائعها وأغراضها فيجوز أيضًا أن البعثة وفقت بعض التوفيق أو كل التوفيق وأن الرواية قد فاتتهم في هذا الصدد شيء كثير أو قليل من التحقيق .

لكنها كائناً ما كان مصيرها ومصير عشر من أمثالها - لو ندب إلى عشر من أمثالها - لتسقطن من سيرة خالد ويبقين له ما هو حسبه من البطولة وصدق البلاء . ولتكونن بها أو بغيرها خطيبًا يبين من منبر التاريخ ، وإن لم يحمله قط منبر التعليم .

# حروب الردة

لتفصيل الكلام في حروب الردة مكان غير هذا المكان ..

لأننا نتناول منها في هذا الكتاب ما يتصل بأعمال خالد وتقديم خصائصه ومزاياه ، وندع ماعدا ذلك لمكانه من الشروح والمطولات .

وقد رجعت الردة - كجميع الثورات والأحداث الاجتماعية - إلى أسباب مختلفة ولم تنحصر في سبب واحد ، وربما كان من أسبابها ما خفي على المؤرخين ولا يزال خافيا علينا حتى الآن ، ولكننا نعتقد أن الأسباب الآتية كافية لتفسيرها وتفسير نصيب خالد منها ، على القدر اللازم لفهمها وتصحيح دلالتها .

فمن أسباب حروب الردة تمرد القبائل القوية على قريش ، وأقواها القبائل التي تنتهي إلى ربيعة دون مصر ؛ فإنها كانت تتغصب لنسبها وتأنف أن تعلوها قريش بفضل النبوة والرئاسة ، وصرح بذلك طليحة النمري حين لقى مسيلة زعيم بنى حنيفة ومدعى النبوة في اليمامة ، فقال : أشهد أنك كذاب ، لكن كذاب ربيعة أحب إلينا من كذاب مصر .

وكان مسيلة هذا يقول : إنه أراد أن يأخذ نصف الأرض ويترك نصفها لقريش «ولكن قريشاً قوم لا يعدلون» .

ولم تكن المنافسة بين قبائل مصر أخف ولا أضعف من المنافسة بين مصر وربيعة ، فإن المنافسة في الأقربين أشد وأيقظ من المنافسة بين الأبعدين كما هو المعهود في كل قبيل ؛ فكانت ذبيان وعبس وبنو أسد تكره من سيادة القرشيين ما تكرهه القبائل البعيدة ، وروى عن عبيدة بن حصن مثلما روى عن طليحة النمري إذ قال يؤيد المتتبع طليحة بن خويلد : «نبي من الخليفين أحب إلينا من النبي من قريش» ، ويعنى بالخلفيين بنى أسد وبنى غطفان .

وكانت قريش تقابل مثل هذه النفرة بمثلها في أيام خصومتها للنبي وثورتها عليه . فكان صفوان بن أمية مشركاً في وقعة حنين ، ولكنه أنكر من أخيه أن يفرح بنصر هوازن وحلفائها ، وصاح به وهزيمة المسلمين على أشدتها : «اسكت فض الله

فاك . أتبشرنى بظهور الأعراب .. والله لأن يربنى رجل من قريش أحب إلى من أن  
يربى رجل من هوازن» .

ومن أسباب الردة ، ثورة البدية على الحاضرة .. فما زال من دأب البدية في كل زمان أن تنقم على الحاضرة سلطانها ونعمتها ، ولم يشد عن هذه السنة إلا بعض قبائل فيما بين مكة والمدينة كانت تخشى من سطوة القبائل الكبرى ما ليست تخشاه من سطوة المدينتين ، وكانت تحكم في خصوماتها إلى وساطة أهل مكة تارة وأهل المدينة تارة أخرى ، فتؤثر مودة الجوار بعد طول الخبرة وطول العشرة على بلاء الفتنة فيما بينها إذا زال سلطان مكة والمدينة ، ولزم بعض هذه القبائل الخيدة يتربى ما يكون ، وأسرع بعضها إلى تلبية الدعوة ، فحارب في صفوف المسلمين .

ومن أسباب الردة ، نجاح الدعوة الحمدية بعد فتح مكة .. فإن هذا النجاح أطمع بعض القادة من رؤساء العشائر في بلوغ مثل هذا المطلب الجليل ..

فما هو إلا أن استقر الأمر محمد في الحجاز وما حوله حتى اشرأبت الأعناق للاقتداء به ، وظن من ظن أنهم قادرون على ما قدر عليه وأن المسألة كلها مسألة كهانة وأسجاع وقيادة وأتباع ، وقصرت عقولهم عن إدراك سر القوة الأصلية التي هيأت محمد كل ذلك التوفيق العظيم ، وهي أن دعوته مطلوبة لإصلاح الأخلاق والمعاملات ونظم الحكم والمعيشة في العالم كله وليس مجرد نهزة تنتهز لظهور رئيس مطاع وتحقيق مجد مرموق .. فنجم الدعوة في حياة النبي باليمن ، ونجد ، والبحرين ، بخاراة الدعوة بالحجاز ، وجاءت وفاته عليه السلام إثر ذلك فجرأتهم على المجاهرة بالعصيان .

ومن أسباب التي أثارت القبائل ، فريضة الزكاة التي فرضها الإسلام على كل مستطيع ؛ فإنها أثارتهم لضنهما بالمال ، وأنفثتهم من الإتاوة ، وخالفت ما ألفوه حتى من أكاسرة الفرس وقياصرة الروم ؛ لأنهم كانوا يأخذون من هؤلاء أكثر مما يعطون ، وكانت الإتاوات التي يرضخون منها أقل من المぬ التي توزع عليهم بين حين وحين ، باسم الخلع أو الهبات .

بل كان منهم من ضاق ذرعاً بالفرائض فأسقطها الدعوة عنهم جميعاً وأغفوه من كل فريضة ، ومنهم من أنف من السجود ، فقال لهم طليحة الأسدى : «إن الله لا يصنع بتعفير وجهكم ، فاذكروا الله قياماً ، فإن الرغوة فوق الصرىح» .

ويلحق بهذا وأشباهه أن الدين الجديد لم ترسخ جذوره بعد في نفوس الأقصى من أعراب البدية ، ولم تهجر طباعهم بعد عادات الجاهلية في العبادة والمعيشة ،

وقد كان المسلمون أعلم بهم من أن يدهمها بالفاجأة من قبلهم ، لأنهم عرروا طويتهم قبل ذلك من القرآن الكريم : «**قَالَتِ الْأَعْرَابُ إِمَّا قُلْ لَهُمْ مُّؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَنَا وَمَا يَدْخُلُ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ**» .

وليس أقرب إلى المألوف من نكوص هؤلاء على أعقابهم بعد موت النبي وشیوع الفتنة والاضطراب عن أيديهم وشمائلهم ، مع إغراء الدعة وفرط الخنين إلى القديم وهو منهم جد قريب .

\* \* \*

وثمة سبب لا يغفل ولو لم تذكره التواريخ بالسند القاطع والنص الصريح ؛ وهو الدسيسة المبثوثة من الدول الأجنبية .. كل منها بما يوائمه وبما هي قادرة عليه .

وهذا يفسر لنا أن النبوة ظهرت من العرب أولياء فارس ولم تظهر من العرب أولياء الروم ، وهم الغساسنة ومن جاورهم من قبائل التخوم السورية ، فهو لاء يدينون بال المسيحية فلم يظهر بينهم مدع أو مدعية للنبوة ، ولكنهم ناوشا المسلمين على التخوم مناوشة الحرب والواقعة ، أما التغلبيون على مقربة من فارس فلم يكن عليهم حرج من دولتهم التي تحميهم أن يحاربوا دين العرب الجديد بدین آخر ، ولم يجدوا حرجاً من عقيدتهم أن يسمعوا إلى المتبئن والمتبئنات ؛ لأن عقيدتهم هذه كانت مزيجاً من المحسية والوثنية ومسحة من المسيحية لا يرضها أتباع كتاب ؛ فلهذا ظهرت بينهم سجاح وسلكت في التبشير بدينه العجيب مسلكاً لا يستريح العقل إلى تفسيره بغير تفسير واحد ، وهو أنها كانت تعمل لغرض سياسي وبإغراء دولة أجنبية ، ولا تعمل لغرض ديني ولا بداع من عندها وعند ذويها .

فسجاح هذه كانت من بنى يربوع أقرب بطون بنى تميم إلى نفوذ فارس ، ثم تزوجت في أحوالها التغلبيين بالعراق ، ثم انحدرت من ثم إلى أرض بنى تميم مبشرة بدین جديد بعد موت النبي عليه السلام ، وانحدر معها جيش كثيف لا يُستهان بأمره ، فلما دعت قومها الأولين بنى يربوع إلى هذا الدين طلبوا إليها - على ما يظهر - أن تؤلف بطون بنى تميم جميعاً إلى دينها قبل الزحف على الحجاز لخارية المسلمين ، فلم يتفق بنو تميم على رأي ، وتركتهم إلى اليمامة حيث كان مسلمة الكذاب يتحفظ كذلك للخروج على الإسلام ، ولم يكن أوفق لهما بهذه

المشابة من التعاهد على غرض واحد ؛ هو الزحف على الحجاز ولكنها رجعت إلى قومها وهي تقول : «إنها وجدته على الحق فتزوجته» وأنه سيؤدي لها نصف غلات اليمامة وقد استنجزته شطر هذا النصف قبل مرجعها إلى بلادها ..

فلماذا خالفها بنو تميم؟ ولماذا خالفها مسيلمة؟ ولماذا انحدرت ثم عادت إن كان همها التبشير بدين جديد؟ ولماذا هابها مسيلمة وأعطتها الجزية وهو يأنف أن يعطيها خليفة المسلمين ويجرد لحربيه جيشاً قيل إن عدته أربعون ألفاً وقيل : بل ستون ولم يقل عن عشرين ألفاً في تقدير أحد من المؤرخين؟

كل أولئك ، لغز سخيف لا يقبله العقل إلا على وجه واحد ، وهو أنها كانت داعية الفرس لتحريض العرب على الثورة ، ومن ثم أصابت ما أصابت من الإخفاق أو النجاح .

ويعزز ذلك أنها لقيت في رحلتها عملاء فارس جميعاً من أبناء البوادي العراقية والنجدية ، وأنها عملت حيث كان الأكاسرة حريصين على تجديد نفوذهم القديم ..

قال ابن الكلبي : «كانت عير<sup>(١)</sup> كسرى تبذرق - أى تحرس - من المدائن حتى تدفع إلى النعمان بن المنذر بالحيرة ، والنعمان يبذرقها بخفراء من بنى ربيعة حتى تدفع إلى هودة بن على الحنفي باليمامه ، فيبذرقها حتى يخرجها من أرض بنى حنيفة ، وتجعل لهم جعالة ، فتسير بها إلى أن تبلغ اليمن» .

وعلى هذا ، تكون مهمة سجاح قد وضحت على هذه الصورة التي لا لغز فيها ولا تناقض بين أجزائها .

ويكون بنو تميم وبنو حنيفة وغيرهم قد عاملوها المعاملة الواجبة لمن يعتز بصلة الأكاسرة ويختلف المناذرة في وقت واحد .

فقد هدمت وقعة ذي قار ، التي مر ذكرها بأول هذا الكتاب ، هيبة الأكاسرة في الجزيرة العربية .

وساء ظن الأكاسرة بالمناذرة - ملوك الحيرة - الذين كانوا صنائع فارس وكانت فارس تعول عليهم في إخضاع الbadية القريبة والبعيدة ، فنكروا بهم وعصفوا بدولتهم قبيل ذلك بقليل ، فأرسل الأكاسرة أميرة تغلبية ؛ لتخلف المناذرة في هذه المهمة القديمة .

(١) العير : القواقل .

وكان اختيارها من بنى تغلب أدنى شيء إلى المعقول والمنظور؛ لأنهم أعداء بنى بكر الذين تصدوا لحرب الفرس وهزمواهم في وقعة ذي قار.

ثم كان تردد بنى قيم وبنى حنيفة في معاملتها أدنى شيء كذلك إلى المعقول والمنظور؛ لأنهم أصدقاء المناذرة من زمن قديم، فلا هم راضون بهوانهم ولا هم قادرؤن على إغضاب فارس.. وغاية ما في وسعهم، أن يصرفوا سجاح راضية ويقنعوا بأن الثورة على الإسلام حاصلة، ويكون عملهم جمیعاً معقولاً على هذا التفسير حيث يعوزه الفهم والوضوح على كل تفسير سواه.

بل نحن نخطر هذا في أخلاقنا، فنفهم كيف اشتد التغلبيون في حرب المسلمين وكيف اشتد المسلمون في حرب التغلبيين يوم اشتباكت جيوش الإسلام وجيوش الأكاسرة على إثر حروب الردة، فهي شدة لها أوائلها ونهاية جاءت بعد بداية. وكانت رحلة سجاح إلى الجزيرة العربية هي أولى الطلائع في حرب الأكاسرة والإسلام.

\* \* \*

من جملة هذه الأسباب يجوز لنا أن نقول: إن المدينة ومكة وجيرتهما كانت تقف وحدها في وجه الбادية العربية بأسرها، ومن وراء البادية دول كبيرة تنصرها ولا تنصر المدينتين في هذه المعركة.

وقد كانت حروب الردة طائفاً من الشر لا شك فيه.

ولكنها ولا ريب لم تكن شرًا محضًا خلوًا من جانب المصلحة والفائدة؛ لأن هذه الحروب وحدت عناصر المدينتين وهما وشيكتان أن تفترقا كل مفترق، فاجتمعت منهما قوة تكافئ كل قوة في الـبادية على انفراد، وتيسّر لهما من ثم أن تأخذا من الـبادية قوة تفل قوى الدول الواقفة لهما بمقصد قريب..

ولولا حروب الردة؛ لكان الخلاف بين المهاجرين والأنصار خليقاً أن يتشعب ويستفحـل، وكان الأنصار فيما بينهم مختلفين شيعتين كبيرتين ثم شيئاً صغاراً في كل من الشيعتين، وكذلك كان المهاجرين من هاشميـن وأموـيين ومن سائر بـطـون قـريـش، فإنـ بنـي هـاشـمـ على انـفـرادـهـمـ لمـ يـجـتـمـعـواـ بـيـنـهـمـ إـلـىـ كـلـمـةـ،ـ وـلـمـ يـكـنـ لـهـمـ مـطـمعـ فـيـ الـوـفـاقـ بـيـنـهـمـ وـبـيـنـ بـطـونـ قـريـشـ الـأـخـرـىـ،ـ وـدـعـ عـنـكـ الـوـفـاقـ بـيـنـ طـوـافـ الـسـلـمـيـنـ أـجـمـعـينـ.

فلما تحفظت البدائية للوثوب على المدينة ، أحس المسلمون جميعاً أنهم فريق واحد ، مهدد بخطر واحد ، فاتفقوا بوحى البداهة التي لا موضع فيها التعلم التفكير وحيلة الخض والتحريض ، ولبثوا متفقين ما كانوا بحاجة إلى الوفاق ، وما كان الشقاق بينهم مرهوب العوّاقب محذور الأخطار .

وغنى عن القول ، أن خالد بن الوليد كان في وسط هذه الحكومة بكل داع من دواعيه النفسية والعقلية ؛ بداعى العقيدة الإسلامية ، وداعى العصبية القرشية ، وداعى النشأة الحضرية ، وداعى القيادة العسكرية التي قدمته إلى طليعة المجاهدين في هذا الميدان .

فشهد حروب الردة من أوائلها إلى نهاياتها ، وقسمت له الحصة الكبرى في أهم وقائعها وأعصب أوقاتها ، ومنها وقعة واحدة ترجع بها جميعاً وتعد من حروب الإسلام الخامسة في صدر تاريخه ، وهي وقعة اليمامة التي انتصر فيها بعد هزيمة قائدین .

وتنقسم أعمال خالد في حروب الردة إلى قسمين : أحدهما الذي اشتراك فيه مع كبار الصحابة بقيادة الخليفة في المدينة وما جاورها ، والآخر الذي استقل به أو استقل على الأصح بناحية العسكرية ، وهو أعظم عملية في هذه الحروب .

\* \* \*

توفي النبي عليه السلام وجيشه أسامة بن زيد في الجرف من أراضي المدينة ، والفتنة على مقربة منها تتطلع بروعتها ، فعاد فريق منه إلى المدينة وأشار بعض الصحابة على الخليفة أن يرجئ مسيرته ويستبقيه عنده فترة من الزمن ريثما يطمئن في عقر داره خلال تلك الغاشية ، فأبى أشد الإباء أن يخلف وصية للنبي أوصى بها في مرض وفاته ، وقال قوله المأثورة : «والله لا أحل عقدة عقدها رسول الله ، ولو أن الطير تحطتنا والسباع من حول المدينة ، ولو أن الكلاب جرت بأرجل أمهات المؤمنين لأجهزن جيش أسامة» ونادى في المسلمين : ليتم بعث أسامة! ألا لا يبقين بالمدينة أحد من جند أسامة إلا خرج إلى عسكره بالجرف ..

وسار الجيش إلى وجهته كما أراد .

فخللت المدينة من الجندي إلا بضع مئات من رجال المهاجرين والأنصار ، ودرى أقرب المرتدين إليها بحالها من العزلة وقلة الحامية ، فزحفوا عليها ، وظنوا أنهم إذا

هدوها وهي عزلاء وتوسلوا بالتفاوض والوساطة في الوقت نفسه - رجع الخليفة عن عناده وقبل منهم ما ساوموه عليه؛ وهو إقامة الفرائض كلها والإعفاء من الزكاة .. أو من الجزية كما سموها!

زحفت مئات من عبس وذبيان وفزانة على المدينة ، وتركوا شطراً من جموعهم في الربدة حيث تلتقي طرق كثيرة على مسافة سبعين أو ثمانين ميلاً من المدينة ، وساروا بالشطر الآخر إلى ذي حسا وذى القصبة وهي أقرب محلة إليها ، ثم أوفدوا سفراءهم ينزلون بالناس في بيوتهم ويتوسلون بهم إلى الخليفة أن يقبل منهم ما عرضوا عليه . فأبى إباءه الذي لا ينشى وقال : لو منعوني عناقاً لجاهدتهم عليه .

فقفلت الوفود إلى جماعاتها ، وعلم الخليفة بقولها ، وأخذ في التأهب للأمر بحزم العمل وحزم التدبير والخيلة بعد حزم الإيمان . فلم يدع شيئاً قط يستعد به للخطر المنتظر إلا أعده في أوانه وعلى الوجه الأمثل في تلك الأحوال ..

فأقام كبار الصحابة على الأبواب ، وجمع في المسجد من استطاع جمعه من المُجاهدين ، وأرسل العيون على الطرق من كل سبيل ، فما هو إلا أن جاءوه بنباً القوم ومواقع جماعاتهم المختلفة حتى خرج مع الليل ، ليضررهم من حيث لا يتوقعون قدومه ، ودهم من كان منهم بذى القصبة فذعرواللهذه البعثة التي لم تكن لهم على بال ، ولاذوا بالفرار حتى لحقوا بأصحابهم في ذي حسا فثبتوا هناك للمقاومة ، وقيل إنهم تحيلوا على إبل المسلمين التي لم تروض للقتال فضررها بالأأنحاء المنفوحة في وجوهها ؛ فنفرت وولت مجفلة من حيث أتت ، فأطمعهم ذلك في الهجوم على المدينة ، وظنوا أن أهلها لن يفارقوها يومهم على الأقل بعد هذه الهزيمة ..

إلا أن الخليفة لم ينتظركم معتصماً بالمدينة كما انتظروا ، بل خرج من معه في هزيع من الليل على تعبئة كاملة ، وهبط عليهم عند طلوع الصبح وهو على غير أبهة فلم يلبثوا قليلاً حتى تفرقوا وارتدوا ، ولم تقم بعدها قائمة في هذه المحاولة الخاسرة ؛ لأن جيش أسامة عاد من وجهته قبل أن يسعفهم مدد نافع ، فيئسوا أن يأخذوا المدينة عنوة أو غرة بعد ما أعيادها وهي قليلة الخامنة مفتوحة الطريق .

تلك كانت هجمة المرتدين الأولى على معقل الإسلام .. ظفر فيها المسلمون ؛ لأنهم اعتصموا بحزم الإيمان وحزم التدبير وحزم الوفاق ، وانحدل فيها المرتدون ؛ لأنهم كانوا على نصيب ضئيل من هذه العدد الثلاث ، فخانتهم عزيمة الدين وعزيمة

الرأى وعزيمة الكلمة الواحدة ، ولعلهم لو شاءوا أن يتحدونا كلمةً وفعلاً لفاظهم طلاب ذلك ؛ لقلة الكلاً والماء الذي يكفيهم مجتمعين . فكان تفرقهم مما أعن المسلمين عليهم ، وعوضهم من قلة الجنود رجحاتٍ يقابلون به الكثرة وهي منحلة الوثاق .

ومن عجائب الخليفة الصديق ، أنه كان يعتصم بالإيمان حتى يقال لم يدع مزيداً للحيلة والتدبير ، ويعتصم بالحيلة والتدبير حتى يقال إنه لم يدع مزيداً للإيمان ..

ففى هذه الفترة التي شغل فيها أولئك المرتدين بالهجوم والدفاع كانت رسالته إلى كل مكان تستنفر القبائل الموالية للنجدة ، وتمشى بالواقعية والتفرقة بين القبائل المعادية أو المتربيصة للعداء ، وتأتيه بالأخبار من كل صوب فيعمل وهو بصير ، ويعلمون وهم متخبطون مضللون ..

فلم تنقض هجمة فزارة وعبس وذبيان حتى استتم له جيش كبير من أبناء القبائل الموالية فى جوار المدينة ومكة ، ومعهم جيش أسامة وعدته بضعة آلاف من المدربين على القتال .

ومضى رسوله «عدى بن حاتم الطائى» إلى قومه بني طيء وهم يتrepidون : فريق يعصى الخليفة ويلحق بالمنتسب الأسدى طليحة بن خويلد ومعهم فلول المرتدين عن المدينة ، وفريق يحجم عن العصيان ويؤثر البقاء والانتظار ، فأرهبهم من مغبة العصيان وساعده على إرهابهم مصير عبس وذبيان ، وأنذرهم ليهبطن عليهم جيش لا قبل لهم بدفعه من تلك الأمداد التي تتدفق على المدينة أو يشوبوا إلى الإسلام وإيتاء الزكاة . فأصغوا إليه ، وسألوه المهلة حتى يستخرجوا من لحق بطليحة من إخوانهم لثلا يقتلهم وهم بين يديه ، ووعدوه أن يدخلوا بهم جميعاً في زمرة جيش المسلمين .

\* \* \*

إلى هنا انتهت المرحلة الأولى التي اشتراك فيها المسلمون جميعاً بقيادة الخليفة لمدافعة المرتدين عن المدينة ، وكان شأن خالد فيها شأن غيره من أبطال المجاهدين .

وأن أن تبدأ المرحلة الثانية وهي المرحلة التي توزع فيها الأعمال بين القادة في شتى الميادين ، بعد أن ثبتت العدة وتوفدت الأمداد من مختلف القبائل ، واستراح جيش أسامة ، وهدأت سورة القيظ وبدأ الخريف ، وأصبح من الميسور للخليفة أن يوجه البعوث إلى المتنبئين في مواطنهم ؛ ليجعل كل منهم عن مراده قبل استفحال خطبه .

ففي أول هذه المرحلة ، نرى خالدًا بـ«ذى القصبة» حيث عقد له الخليفة لواء القيادة على جيش لا تتجاوز عدته أربعة ألف مقاتل ، أكثرهم من أبناء القبائل الموالية وأقلهم من المهاجرين والأنصار ، ووجهته إلى «بزاخة» من أرض بني أسد حيث اجتمع بنو أسد وقيس وحلفاؤهم إلى المتبع القائم بأمر الردة هناك طليحة ابن خوبيل .

وربما كان الصحيح أن خالدًا إنما استقل في أول هذه المرحلة بعمل القائد العسكري في تنفيذ خطة مرسومة بتفصياتها ، إذ كانت هذه الخطة متتفقة عليها بينه وبين الخليفة ، وكان الخليفة يقتضان يأمره بما يصطنع خطوة بعد خطوة ، وينبهه إلى مواقف القبائل ومواطن الخطر منها على درجاته ، ويصحبه إلى بداية طريقه .

قال الخليفة وهو يودع الجيش : «أيها الناس ، سيروا على اسم الله وبركته ، فأميركم خالد بن الوليد إلى أن ألقاكم . فإني خارج فيمن معى إلى ناحية خيبر حتى ألاقيكم» .

ثم خلا بخالد وأسرر إليه أمراً ، ثم قال : «... عليك بتقوى الله ، وإيثاره على سواه ، والجهاد في سبيله ، والرفق بمن معك من رعيتك ، فإن معك أصحاب رسول الله ﷺ وأهل السابقة من المهاجرين والأنصار فشاورهم فيما نزل بك ثم لا تخالفهم ، فإذا دخلت أرض العدو فكن بعيداً من الحملة فإني لا أمن عليك الجولة ، واستظهر بالزاد وسر بالأدلة ، وقدم أمامك الطلائع تردد لك المنازل ، وسر في أصحابك على تعبيثه جيدة ، واحرص على الموت توهب لك الحياة ، ولا تقاتل بمجروح فإن بعضه ليس منه ، واحترس من البيات فإن في العرب غرة ، وأقلل من الكلام واقبل من الناس علانيتهم وكلهم إلى الله في سريرتهم ، وإذا أتيت داراً فاقحم . فإن سمعت أذاناً أو رأيت مصليناً أمسك حتى تسأله عن الذين نقموا ومنعوا الصدقة ، فإن لم تسمع أذاناً ولم تر مصليناً شن الغارة ، فاقتتل وأحرق كل من ترك واحدة من الخمس ... وإذا لقيت أسدًا وغضافاً فبعضهم لك وبعضهم عليك ، وبعضهم لا عليك ولا لك متربص السوء ينظر لمن تكون الدبرة فيميل مع من تكون له الغلبة ، ولكن الخوف عندي من أهل اليمامة ، فاستعن بالله على قتالهم ، فإنه بلغنى أنهم رجعوا بأسرهم ، فإن كفاك الله الضاحية فامض إلى أهل اليمامة .. سر على بركة الله» .

ولم يكن الخليفة على نية المسير إلى خيبر كما أعلن أمام الناس ، ولكنه لم يشأ أن يعلن سير الجيش إلى «بزاخة» نصاً لمقاصد متعددة : منها أن يخفيف بطون طبيع

حين يقصد إليهم جيش خالد بقشه وقضيشه فيجهز على بقية التردد التي تهجمس في صدورهم ، ومنها أن يقنع طليحة بإرسال من عنده من طبيع لنجدة إخوانهم والدفاع عن بلادهم ، ومنها أن يدهم طليحة على غرة وهو يظن أن الجيش متوجه إلى غير «بزاخة» ومنصرف عنها إلى حين ، ومنها أن يلزم أهل خيبر أماكنهم فلا يشتركوا في قتال ..

وقد عمل خالد بهذه الخطة ، فمضى في طريق «بزاخة» ، ثم عرج إلى اليسار قبل منتصف الطريق كأنه يريد الحملة على ديار طبيع ، وهناك وفاه فوق الألف من مقاتلة البطون الطائية من تخل عن طليحة أو كان على نية اللحاق به بعد قليل .

\* \* \*

وقبل أن يستوي خالد في طريقه إلى «بزاخة» جاءه أناس من الطائين فعرضوا عليه أن يكتفوه حرب قيس ويعفيهم من حرببنيأسد لأنهم حلفاؤهممنذالباھلیة . ولم يكن عدى بن حاتم على رأي قومه فقال خالد : لو ترك هذا الدين أسرتني ، الأدنى فالأدنى من قومي لجأدهتهم عليه . فأفأنا أمتتنع عن جهادبنيأسد لخلفهم؟ .. فلم يشأ خالد أن يُكره أناساً على حرب من يسلموهم ولا يتهمسون في قتالهم ، وقال لعدي : «لا تحالف قومك ، وامض بهم إلى القوم الذين هم لقتالهم أنشط ، والله ما قيس بأوهن الشوكتين . امضوا إلى أى القبيلتين أحبيتم» .

وأتم تعبيته للقتال وهو على الطريق ، فجعل القبائل على ميمنته والأنصار والمهاجرين على ميسرته ، وصمد هو في القلب مع فئة من هؤلاء وهؤلاء ..

أما طليحة ، فالظاهر أنه كان أحذر من أن يؤخذ على غرة ، فإنه قد رصد العيون على فجاج الصحراء فعلم بقدم المسلمين قبل وصولهم إلى «بزاخة» ، وأعد العدة لكلا الحالتين من غلبة وفرار ، فعزل أكثر النساء في مكان أمن؛ لئلا يقعن في السبى إذا دارت الدائرة عليه ، وأقام حوله أربعين فارساً من أشد فتيانبنيأسد ليدرأوا الهجمة عنه ، كأنه كان يعلم أسلوب خالد في قتاله ، إذ كان وكده قبل كل وكم أن ينحي بالضربة المصمية على رئيس القوم فيفت في أعضاد القوم جميعاً بقتله أو إكراهه على الفرار ، ولم يكن طليحة جباناً ينحي عن الطعن والضرب وراء غيره ، بل كان مشهوراً بالشجاعة معروفاً عنه أنه أقسم لا يدعوه أحد إلى مبارزة إلا أجابه ، ولكنه كان على شجاعته أميل إلى الحذر والخيبة منه إلى المحافظة

والحماسة ، وكان في هذه الخصلة نقىض نده الذى يصاوله وينازله بالسلاح والأخلاق ، فكان خالد أقرب إلى المجازفة والحماسة منه إلى الحذر والحيطة .

ولقد كانت لجيش طليعة مزيتان هما الكثرة والراحة .. فقد كان جيشه يربو على جيش المسلمين بألف مقاتل أو زيادة مع وفرة السلاح والرकائب ، وكان مستريحاً في دياره على خلاف جيش المسلمين الذي كان عليه أن يلقاه بعد مسيرة مئات من الأميال في الأودية والجبال .

ولهذا أوشك أن يفوز بيومه لو لا عزمه من عزمات القيادة التي تأتى في إبانها وتدور برحى الحرب من طرف إلى طرف في ساعات معدودات .

فلما التح了一م الجيшен ، ثبت طليعة وأصحابه ثبات المستميت ، وكروا على المسلمين كرة عنيفة فكشفوا الميمنة ولحقت بها الميسرة وانقضت هنيهة خيل فيها إلى المسلمين أنهم منكسرون لا محالة ، وجاء بعض بنى طيع إلى خالد ينصح له أن يتراجع يومه ليعتصم بجبل طيع ويستدرج المرتدين إليها ، فأنكر عليه نصيحته وزوجه قائلاً : لا أعتصم بغير الله !

ثم عول على الكرة في كبة الجماع ليبلغ النصر أو يموت دونه ، فأرسل فرسه وترجل مقاتلاً على قدميه ؛ ليملك الحركة حيث يشاء ويبعث القدوة في قلوب أصحابه ، ونادي بالأنصار بأنه ذكر موقف النبي يوم حنين : يا أنصار الله .. فلبوه مندفعين إليه ، وثاب أبناء القبائل إلى مواضعهم فاستحر القتل في الفريقين حتى قتل حرس طليعة جميعاً ، واستقر هو في «دثار الكهانة» يوهمهم أنه يتلقى الوحى أو ينتظر المدد من السماء .

وقد كان أتباعه يحبون أن يؤمنوا به مجاملة له ومرضاة لكبرياء القبيلة في أنفسهم ، فلما جد الجند أحبوا أن يروا لهذا الإيمان علامه ، وسأله زعيم فزارة عبيدة بن حصن وهو من أعز أنصاره وألد أعداء المسلمين : هل جاءك جبريل؟ قال : لا .. ثم رجع له مستعجلًا وحى السماء صائحاً به - وقد نسى في غضبه أنه يخاطب على زعمهنبياً من الأنبياء - : لا أبالك أجاءك صاحبك؟ قال : لا .. فصاح به : حتى متى؟ قد والله بلغ منا . فلما عاوده الثالثة خجل أن يجيبه جوابه الأول وقال له : نعم .. جاءنى وأوحى إلى «أن لك رحى كرحة ، وحديثاً لا ننساه ..» فسخر منه عبيدة وقال : «نعم .. هو حدديث لا ننساه» ، ونادي في قومه وهو مؤمن بهزيمة طليعة

وأدبار أمره : انصرفوا يا بني فزارة .. إنه لكذاب ، وجعل طليحة يسألهم من حيرته ما يهزكم؟ فأجابه أحدهم : «أنا أحدثك ما يهزمنا ، إنه ليس رجل منا إلا وهو يحب أن يموت صاحبه قبله ، وإنما لنلقى قوماً كلهم يحب أن يموت قبل صاحبه» .  
وأدرك طليحة حذره ، وكان قد أعد لهذا الخدر عدته ، فركب فرسه وأردد أمراته النوار على راحلة وراءه ، ونجا بها وهو ينادي أتباعه :  
«من استطاع أن يفعل هكذا فليفعل» ، ومازال في فراره حتى لحق بالشام .

\* \* \*

وتعقب خالد فلول المرتدين ومن مالاهم من قبائل هوازن وسليم حتى لحق بهم في «ظفر» حيث أحاطوا بسلمي أم زمل وهي كأمها من قبلها مضرب المثل في العزة والمنع . كان يقال عن أمها «أعز من أم قرفة»؛ لأنها تعلق في بيتها خمسين سيفاً ، كل سيف منها لرجل من ذويها ، وقد سببت هي في عهد النبي عليه السلام فأعتقدتها السيدة عائشة رضي الله عنها ، فذهبت إلى قومها مغيبة لتلك العزة التي انتهى بها عnad قومها إلى الأسر والخدمة ، واستشارت حمية الرجال بهذه الغضبة التي تشير الطبيعة البدوية ولو لم تجتمع إليها بواعث أخرى للغضب والثورة .. فدار بين خالد وبين جيشه آخر قتال ، ووقفت هي على جمل مشهور تضرم النخوة في قلوب جندها ، وترد الشجاعة إلى من أديب للفرار ، ومضى اليوم وهي تكافح ومن حولها زعماء جيشه يكافحون ، فجعل خالد مائة من الإبل لمن يصيب الجمل .. وأرسل نخبة من فرسانه عليه فعقروه ، وقيل إنهم لم يصلوا إليه حتى قتل من دونه مائة رجل من حماتها المستئسين .  
وقد تفرقت سرايا خالد في أثر المنهزمين تضربهم وتجمع الأسلاب والغانائم وتدعوا إلى الإسلام .

فلم تمض أيام حتى كان قد فرغ من مهمته الأوليين ، وهما : الإنذار والتغلب على الفتنة ، وبقيت مهمته الأخيرة وهي القصاص والتأديب ، ولعلها كانت ألزم وأحرز من قمع الفتنة وتعزيق الجيوش ؛ لأن المرتدين كانوا قد أسرفوا في التنكيل بال المسلمين الذين أصابوهم بينهم ولم يتورعوا عن مثلثة من المثلثات التي يتورع عنها المقاتل الكريم ، وأصابوا أولئك العزل المنفردین في غير ساحة حرب وبغير نذير من قتال ، فكانت أوامر الخليفة إلى خالد صريحة لا ينى في عقاب المعذدين «ولا يظفرن بأحد قتل المسلمين إلا قتله ونكل به غيره» .

ولم يكن خالد في مواقف الصرامة والبطش بحاجة إلى توكيده وتشديده ، فلم يقبل من المرتدین إلا أن يأته «بالذين حرقوا ومثلوا وعدوا على المسلمين» . ومثل بهم فأحرقهم بالنيران ورضخهم بالحجارة ورمى بهم من الجبال كفعلهم بأولئك الأبرياء الغافلين عن عدوائهم الذميم ، وقد رؤسائهم في جوامع الحديد إلى الخليفة ليصنع بهم ما يشاء .

وذلك درس لا شك أنه عنيف مخيف ، ولكن لا شك أنه عادل في شرعة الحرب والسلم ، وأنه لازم كل اللزوم في أحوال كذلك الأحوال .

وأيًّا كانت المثلات بالمرتدین ، فهي على التحقيق لا تتجاوز المثلات التي تؤمر بها «حملات التأديب» في عصرنا هذا لمعاقبة أناس لم يقترفوا مثل ما اقترفه المرتدون ، ولم يقرنوا فعلهم بجريمة الخروج على عقيدة أو شريعة ، ولا بتهديد «الدولة» في كيانها وهي أحوج ما تكون إلى الأمان والضمان ..

ومع هذا وجد من كبار المسلمين من لام خالدًا على الإمعان في تأديبه على النحو الذي نحاه ، فقال عمر بن الخطاب للخليفة مُنكرًا إحراق الناس : بعثت رجالاً بعذاب الله؟ انزعه!

فلم يستمع إليه الخليفة ؛ لأنَّه كان في حنقه على المرتدین لا يستعظم عليهم ضرباً من ضروب العقاب .

ومهما يكن من مجازة هذا العقاب لطبع خالد - فهذه البعثة بين بعثاته جميئاً هي بعثة التنفيذ الحض الذي لا يشوبه نصيب من الاستقلال ، اللهم إلا استقلال القائد الكفاء بحسن القيام على ما وكل إليه ..

وما لا غنى عنه قبل الانتقال إلى أعمال خالد المستقلة في بقية حياته أن نتحرى نصيبها من إطاعة الأمر ، ونصيبها من الإقدام على العمل غير مأمور به ولا محمود عليه .

فيجوز لقاتل في هذا الصدد أن يقول إن الخليفة لم يرسم خالد خطة القتال والمداورة في بعثة «بزاحة» وإنما أفضى خالد بهذه الخطة إلى الخليفة فأقرها ووافقها عليها .

ذاك جائز غير ضعيف الجواز ، ولكننا على هذا نرجح أن الخليفة هو صاحب الخطة من ألفها إلى يائها ، وأن نصيب خالد فيها هو نصيب الإقرار والموافقة ، ويعيل بنا إلى

هذا الترجيح أن نصائح الخليفة في بدء البعثة قد شملت الصغار والكبار ، وتناولت تفصيل الحركة كما تناولت تفصيل البيان الصحيح عن مواقف المرتدين في كل قبيلة وكل ميدان ، وأن الخطة قامت على التوربة والسبق بالهجوم ، وكلاهما مما تعلمه الخليفة الأول بعد طول الصحبة من النبي عليه السلام ، إذ كان مأثراً عنه أنه كان إذا قصد وجهة ورّى بغيرها ، وأنه كان لا ينتظر الهجوم بل يسبق الهاجمين إليه ، وقد جرى الخليفة على ذلك في دفاعه عن المدينة قبل مسير العواث وعقد الألوية للقاد.

كذلك توالت بعض الأقوال بمسير خالد إلى بنى تميم - بعد معركة البزاخة - قبل أن يأتيه أمر الخليفة بالهجوم . قيل إن الأنصار أنكروا عليه المسير إلى بنى تميم وقالوا له : ما هذا بعهد الخليفة إلينا ، إنما عهده إن نحن فرغنا من البزاخة واستبرأنا بلاد القوم أن نقيم حتى يكتب إلينا » ، فقال لهم خالد : « إن يكن عهد إليكم هذا فقد عهد إلى أن أمضى ، وأنا الأمير والى تنتهي الأخبار ، ولو أنه لم يأتي كتاب ولا أمر ، ثم رأيت فرصة إن أعلمته بها فاتتني لم أعلمها حتى أنتهزها » .

بل قيل أكثر من ذلك ، إنه أغار على الإمامة قبل أن يأتيه الأمر من الخليفة بالإغارة عليها . وهي أهل حروب الردة بل لعلها أهل من معظم حروب الفرس والروم .

فزعم قوم أنه قال لصحابه بالبطاح : والله لا أنتهى حتى أناطح مسيلمة ، فأبى الأنصار وقالوا : هذا رأى لم يأمرك به أبو بكر فارجع إلى المدينة ، فأصر على رأيه وقال : لا والله . حتى أناطح مسيلمة ، فرجعت الأنصار فسارت ليلة ثم قالوا : والله لئن نصر أصحابنا لقد ندمنا ، ولئن هزموا لقد خذلناهم ، فرجعوا إليه ومضى بهم إلى الإمامة ..

والذى لا نزاع فيه أن الخليفة لم يبعث أحداً غير خالد إلى بنى تميم ، ولو بعث غيره لصح أن يقال إنه سار إليهم غير مأمور ، ولكنه قال عند مسیر جيشه من ذى القصبة : «إذا فرغ سار إلى مالك بن نويرة بالبطاح إن أقام له» .

أما الإمامة ، فقد بعث إليها الخليفة عكرمة بن أبي جهل ثم رأى حاجته إلى المدد فوجه في أثره شرحبيل بن حسنة ، وأمرهما أن يتلاقيا ولا ينفردا بالهجمة على الإمامة ، ثم بدا العكرمة أن يستأثر بالنصر وحده ، فهجم على مسيلمة قبل أن يوافيه المدد فنكب نكبة شديدة ، وتلقى الخليفة نبأ هذه النكبة ، فكتب إلى شرحبيل يأمره بالتوقف حتى يأتيه أمره ، ولم يقل أحد إن الخليفة وجه قائداً غير

خالد لنجد شرحبيل ، ولا كان معقولاً أن يكتفى بشرحبيل بعد هزيمة عكرمة وقد كان كلامها عنده في حاجة إلى التعزيز والإمداد .

وقد تقدم أن الخليفة قد بصر خالداً بشأن اليمامة قبل خروجه إلى البزاخة . . . وليس ثمة من داع إلى الشك في نسبة ذلك المقال إليه ، ولا إلى الشك بعد هذا جمیعه في تولية خالد قيادة الجيش الذي سار إلى اليمامة . .

ومن المتواتر جداً أن خالداً لقى الخليفة بعد مسيره إلى بنى تميم وقبل مسيره إلى بنى حنيفة ؛ لأنه استدعى لسؤاله عن مقتل مالك بن نويرة وزواجه من امرأته ليلي ، فهو قد توجه إلى اليمامة مأذوناً مأموراً بعد وقعة البزاخة وبعد وقعة بنى تميم وعداً هذا كله ، يكاد يستحيل على العقل أن يقبل أن خالداً قد تولى حرباً كحرب اليمامة ، اشتراك فيها أعظم الصحابة واستهدف المقاتلون فيها لأكبر الأحوال دون أن ينذر لذلك بأمر صريح .

\* \* \*

وغاية ما نفهمه الآن من ورود ذكر اليمامة عند عقد الأولوية في ذي القصبة أن الخليفة عرف خطرها ؛ فأراد أن يجمع لها أكبر قوة من جيوشه المختلفة . . وأراد في الوقت نفسه أن يشغل بنى حنيفة بأنفسهم ، فوجه إليهم عكرمة أولاً ثم وجه شرحبيل بعده ليتلاقيا معاً ، ويكون خالد قد فرغ في خلال ذلك من أمر بنى أسد فيدررك سابقيه معززاً لهم إن تعذر عليهم أن يقهروا بنى حنيفة قبل قدومه ، وهي خطة تلائم ما عرف عن خطط الصديق من جرأة وحيطة وسرعة ، ولا يمنع هذا أن الخليفة أمر خالداً أن يرجع إليه بعد كل مرحلة من مراحل هذه البعثة لعله قد استجدة شيء في غيابه .

وفحوى الأقوال الكثيرة التي تتفق بالبداهة على هذا النسق أن خالداً قد تولى التنفيذ في ترتيب أعماله وتولاه أيضاً في أوائل خططه ، ولكنه قد وكل إلى نفسه في الأمور التي يعلمها الشاهد ولا يعلمها الغائب . . ومنها موعد المسير وطريقة الهجوم واللقاء ، فقام بما وكل إليه جمیعاً على أكمل الوجوه وأقمنها بموافقة الخليفة ، إلا في موضعين لكل منهما ارتباط بمسألة زواج : أحدهما في البطاح ، والآخر في اليمامة . . فقد تعرض فيهما لمؤاخذة الخليفة ومؤاخذة كبار الصحابة ، ولم يرض فيهما عرف الجاهلية أو عرف الإسلام .

وظاهر من مقال الخليفة في ذى القصبة أنه لم يكن على يقين من عداء بنى تميم ، أو من ضرورة القتال في أرضهم ، وإنما كان يعلق الأمر على موقفهم عند وصول جيش المسلمين إليهم ، وبخاصة بعد وفود زعماء منهم بإعلان الطاعة وإيتاء الزكاة .

وليس أدل من هذا على أن الصديق رض قد كان يعمل عمله في حروب الردة جمیعاً وهو على استطلاع وثيق وعلم واف بأحوال كل طائفة من المرتدین ، وإن من دواعی انتصاره وفاء أخباره بحاجات القتال ، ونقص أخبار المسلمين عند القبائل المرتدة بعيداً وقربها على السواء .

فتقدیره لوقف بنى أسد منذ البداية كان أصح تقدير .

وكذلك كان تقدیره لوقف بنى حنيفة في اليمامة ..

ومثل هذين في صحة الإمام بالأحوال المختلفة شكه في ضرورة القتال بالبطاح ، وتعليقه القتال مع مالك بن نويرة على شرط ، وتخصيصه مالكاً بالذكر دون الآخرين من زعماء بيوت بنى تميم .

فالواقع في أمر بنى تميم - كما نعلم اليوم - أنهم لم ينطروا على خطر جسام ، وإن اختلفت في نياتهم الظنون .

وتاريخهم قبل الإسلام بعشرين السنين ؛ يؤكد هذه الحقيقة ، ويوحى إلى الخليفة رأيه الذي ارتآه .

كانوا في أجهل أيام الجاهلية في طليعة العرب كثرة ومنعة وسعة بلاء ووفرة ماء ومرعى .

وكانوا يجترئون على المغامرات التي تفرق<sup>(١)</sup> منها القبائل الأخرى ، فبطشوا مرة بقافلة عظيمة من قوافل الفرس التي تسير في رعاية الدولة الفارسية وحراسة أناس من بنى حنيفة . وفارس دولة ضخمة يهابها العرب ، وبنو حنيفة قوم من المنعة والعزة بمكان . فلما استشار كسرى بعض زعماء بنى حنيفة في عقوبتهم قال له : «إن أرضهم لا تطيقها أسوارتك وهم يمتنعون بها ، ولكن احبس عنهم الميرة ، فإذا فعلت بهم ذلك سنة أرسلت معى جندًا من أسوارتك ، فأقيم لهم السوق ، فإنهم يأتونها ، فتصيبهم عند ذلك خيلك» .

(١) تفرق بفتح الثناء والراء أي تخاف .

وكذلك لم يتمكن منهم كسرى حتى منع عنهم حاجياتهم من أرض الحضارة في سنة مجدبة ، واستعان عليهم بن يستدرجهم إلى مكان ينالون فيه ..

ولكنَّ بني تميم على هذا كانوا مثلاً من الأمثلة النادرة على عجائب الخوظ في هذه الدنيا . فقلما ظهر للمعتبرين أن الكثرة والسعة والمنعة والوفرة تنقلب أحياناً إلى نعمة تشبه القلة والضنك والخوف كما ظهر ذلك في شأن بني تميم .

فقد كانت كثرتهم وسعة بلادهم واكتفاء كل بلد منها ببراعييه وأمواله سبباً لتفرقهم وتصدع وحدتهم وتعذر الإجماع بينهم على رئيس واحد . فتشعبوا بطوناً يدين كل بطن منها الرئيس ، بل بيوتاً في البطن الواحد يبلغ من تنافسهم أن يتحاربوا ويتوارثوا التراث<sup>(١)</sup> ، ويصبح التوفيق بينهم أصعب من التوفيق بين أحدهم والغريب الطارئ عليهم من الأعداء والأصدقاء ..

وكان هذا شأنهم يوم ظهرت الدعوة المحمدية ، فلما بلغتهم خاف كل منهم أن يرفضها فيكون منافسوه الواقفون له بالمرصاد حرباً عليه ، فأجاب رؤساًهم الدعوة ، وأقرهم النبي على رئاستهم ، ومنهم الزبرقان بن بدر على الرباب ، وقيس بن عاصم على مقاعس والبطون ، ووكيع بن مالك على بنى حنظلة ، ومالك بن نويرة على بنى يربوع وهم بيت من بيوت بنى حنظلة الكبار .

وكل أولئك رجال من ذوى الرأى الراجح والقول النافذ والمناقب «الشخصية» .. ويمتاز من بينهم مالك بن نويرة بمزايا أخرى لم تتفق لواحد منهم ، وهى اللباقة والظرف والفصاحة وحسن المخاضرة ، مع الوسامنة والصباحية وأناقة الزى والشارع ، وهى فى جملتها تلك الصفات التى ترشح صاحبها لتأسيسي البطولة فى قصص الحياة ، من واقع أو خيال .

كانت فيه خيلاً وجفلة ، وكان متلافاً لا يبقى على مال ، وكان فارساً شاعراً محدثاً ظريف المدخل على من يعرف ومن لا يعرف ، ومن ذاك أنه كان يقصد الحى من أحياء الأعداء وله فيه أسرى يريدهم فكاكهم بالفدية المصطلح عليها ، فلا يحدث أهل الحى هنچة حتى يخلبهم بحديشه ويسرهم بظرفه وحسن سنته ؛ فيردوا إليه أسيره بغير فدية ، ويفترقوا وهم أصفباء .

(١) الترات جمع ترة وهي الوتر أو الثأر .

وكان مالك هذا أول من قصدت إليه سجاح المتبئه عند منحدرها من الجزيرة ، فصرفها عنه بلباقته إلى ملاقة البطون الأخرى من بنى تميم ، ولعله زين لها أن تجمعهم إليها عصبة واحدة ، لعلمه باستعصاء ذلك عليها وعلى غيرها .. وأنها وشيكه أن تنتقم له منهم إن هى دعتهم إلى الالتفاف بها فلم يجيئوها .

ولم تزل الأنباء - قبل مقدم سجاح وبعد منصرفها - يتتابع بعضها بعضاً بانكسار المرتدين وغلبة المسلمين عليهم ، إلا ما كان من هزيمة عكرمة في اليمامة وانتصار بنى حنيفة عليه ، وهو انتصار لا يسر بنى تميم لشدة المنافسة بينهم وبين بنى حنيفة .

فلما أخذ الخليفة في عقد الألوية وتسيير البعثة كان بنو تميم على حالهم المعهود من التفرق والمراقبة بعضهم البعض على توجس وحذر ، فسبق بعضهم إلى المدينة بحصته من الزكاة ، وتأخر بعضهم حتى نزل خالد بأرضهم فدفعوها إليه ، وتحير مالك بن نويرة ، فلم يعزم على الحرب ولم يؤد الزكاة .

وأغلب الظن أنه بدد ما جمع من الصدقات في هباته وملاهيء ، ثم لم يم في ذلك فأجاب لائميه بأبيات قال فيها :

وقلت خذوا أموالكم غير خائف      ولا ناظر فيما يجئ من الغد  
فإن قام بالأمر أخوف قائم      منعنا وقلنا الدين دين محمد  
يعنى أن محمدًا هو صاحب الدين وصاحب الزكاة ، وقد مضى محمدٌ فليس  
لأحد بعده أن يتقادمه .

وهو على الجملة موقف رجل مسرف «لا يبالي ما يجئ من الغد» ، كما قال : وليس بموقف عناد وتحفظ لقتال .

فلما نزل خالد بالبطاح لم يجد أمامه أحداً يلقاه بزكاة أو يلقاه بقتال .. فعسكر حيث نزل وأرسل السرايا في أثر هذا البطاح ، فجاءته مالك بن نويرة في نفر من بنى يربوع ، فحبسهم ثم أمر بقتلهم ، وحدث بعد ذلك أنه تزوج بامرأة مالك ليلي أم تميم ، وكانت من أشهر نساء العرب بالجمال ، ولا سيما جمال العينين والساقيين .. يقال إنه لم ير أجمل من عينيها ولا ساقيها .

وتضطرب الروايات هنا أبعد اضطراب وأصعبه أن تهتدى منه إلى مخرج متفق عليه .

فمن قائل إن السرايا وجدت بنى يربوع يصلون وسمعت الأذان ، ومن قائل : لم نر صلاة ولم نسمع بأذان .

ومن قائل إن الأسرى قتلوا لأن الليلة كانت باردة ونادى مناد من قبل خالد أن «دافئوا أسراكم» ، ففهم الحراس أنه يريد القتل ؛ لأنهم من بنى كنانة والمدفأة بلهجهتهم كنایة عنه .

ومن قائل إن مالكاً قتل بعد محادثة حامية جرت بينه وبين خالد .. ثم تضطرب الروايات في نقل حديثهما ، فلا يدرى له نص صحيح . فقيل إن مالكاً صرخ بأنه لا يعطي الزكاة وإنما يقيم الصلاة ، فقال خالد : أما علمت أن الصلاة والزكاة معاً لا تقبل واحدة دون الأخرى؟ فقال مالك : قد كان صاحبك يقول ذلك ، فاتخذ خالد قوله دليلاً على تبرئه من النبي وقال له : أو ما تراه لك صاحباً ، ثم حمى الجدل بينهما حتى أمر بقتله ، ونسجت الخرافه بعد ذلك نسيجهها الذي لا يتماسك لوهيه ، فزعموا أن خالداً أمر برأسه فجعل مع حجرين وطيخ على الثلاثة قدرًا فأكل منه ، وأن شعر مالك جعلت النار تعمل فيه إلى أن نضج اللحم ولم يفرغ الشعر! وهي خرافه تروى ؛ لتدعنا على شيء واحد : وهو وجود المحنقين الراغبين في التشهير بخالد وتبشيع أعماله وإيغار الصدور عليه .

وقيل إن مالكاً لمح في عيني خالد الإعجاب بامرأته فصاح به : هذه التي قتلتني ، فقال له خالد : بل الله قتلك برجوعك عن الإسلام .

ويذهب بعضهم إلى أكثر من هذا ، فيزعمون أن هو خالد لها سابق لحرب الرادة ، وفي ذلك يقول أبو نمير السعدي :

قضى خالد بغيًا عليه بعرسه وكان له فيها هو قبل ذلك  
وقيل إن خالداً توعد مالكاً بالقتل ، فقال له مالك : أو بذلك أمرك صاحبك؟  
قال خالد : وهذه بعد تلك؟ ثم تكلم أبو قتادة الأنباري وعبد الله بن عمر في أمره  
فكره خالد كلامهما ، وعاد مالك يقول له : يا خالد : أبعثنا إلى أبي بكر فيكون هو  
الذي يحكم علينا ، فقال خالد : لا أقالنى الله أن أقتلتك ، وتقدم إلى ضرار بن الأزور  
أن يضرب عنقه .. ويزيدون على ذلك ، أن خالداً دعا أبا قتادة الأنباري وعبد الله  
ابن عمر إلى حضور عقد الزواج بليلي بعد مقتل زوجها فأبى وأشارا عليه أن يكتب  
إلى أبي بكر ، فلم يستمع إليهما .

وغضب أبو قتادة ، فأقسم لا يجمعه بعد اليوم وحالداً لواء واحد ، وقفل إلى المدينة غير مستأذن من قائده ، فلقي الخليفة ولقي عمر بن الخطاب ، فكانت غضبة عمر أشد وأعنف ، وطلب إلى الخليفة أن يعزله وأن يقيده قائلاً : إن سيفه فيه رهق ، فلم يجبه الخليفة وقال له : يا عمر ، تأول فأخطأ . ارفع لسانك عن خالد . فإني لا أشيم سيفاً سله الله على الكافرين ..

ولكنه ودى<sup>(١)</sup> مالكاً واستدعى خالداً إليه ، فلما قدم إلى المدينة رأى عمر منه ما زاده غضباً وشدة في طلب القود<sup>(٢)</sup> منه . رأه قد دخل المسجد وعليه قباء وقد غرز في عمامته أسهماً . فنهض إليه فزعها وحطمها وصاح به : «قتلت امرءاً مسلماً ، ثم نزوت على امرأته ، والله لأرجمنك بأحجارك» ..

فتركه خالد ولقي الخليفة فاعتذر إليه . فعنفه الخليفة وأمره أن يفارق ليلي ثم عفا عنه واستبقى خدمته ، فعاد خالد إلى المسجد وفيه عمر .. فبادره حين رأه مناجزاً : هلم إلى ابن أم شملة ، فعرف عمر أن الخليفة قد عفا عنه ، فلم يكلمه ودخل بيته .

وحسينا من هذه الأقوال جميعاً أن نقف منها على الثابت الذي لا نزاع فيه .. والثابت الذي لا نزاع فيه أن وجوب القتل لم يكن صريحاً قاطعاً في أمر مالك بن نويرة ، وأن مالكاً كان أحق بإرساله إلى الخليفة من زعماء فزاره وغيرهم الذين أرسلهم خالد بعد وقعة البزاخة ، وأن خالداً تزوج امرأة مالك وتعلق بها وأخذها معه إلى الإمامية بعد لقاء الخليفة .

وأوجب ما يجده الحق علينا بعد ثبوت هذا كله أن نقول : إن وقعة البطاح صفحة في تاريخ خالد كان خيراً له وأجمل لو أنها حذفت ولم تكتب على قول من جميع تلك الأقوال ؛ لأنها لم تتصف إلى فخاره العسكري كثيراً ولا قليلاً ، وأهدفته ملام أحمد ما يحمد منه أن له عذراً فيه ، يقبله أناس ولا يقبله آخرون .

\* \* \*

يجب تقرير هذا عند تقدير خالد ؛ لأنه الحق الذي لا يعلو على ميزانه ميزان في ترجيح الرجال والأعمال ..

(٢) القود أي التعويض .

(١) ودى أي دفع الديمة .

ولأن الرجل الذى يخشى على قدره من تقرير أخطائه رجل لا يستحق أن يكتب له تاريخ . إذ معنى الخشية عليه من أخطائه أنه فقير في الحسنات والمعظائم ، وأنه من الفقر في هذا الجانب بحيث تعصف الأخطاء بعظامه وحسناته ، ولم يكن خالد بن الوليد كذلك ، بل كانت له في ميزات العظمة والعبقرية كفة راجحة ، ولم يكدر يرحل عن البطاح حتى اتصلت له حلقات من كبار الأعمال توزع على عشرة رجال ويجد كل منهم في نصيبيه كفايته من الفضل والرجحان .

خرج من البطاح إلى اليمامة .

خرج من وقعة لا خطر لها إلى وقعة لها الخطر الأكبر في حروب الردة وفي حروب الإسلام كافة خلال أيام الخلفاء الراشدين .

ويرجع هذا الخطر إلى قوة بنى حنيفة أصحاب اليمامة ، ودهاء رئيسهم مسيلةمة ابن ثامة ، ومنعه بلادهم بالجبال والأودية ووفرة الماء والثمرات .

هابها أصحاب سجاح ، وقالوا لها حين حدثتهم بغزوتها : إن مسيلةمة قد استفحل أمره وعظم .. فلم تهون عليهم خطبها حتى استنزلت لهم سجعات من وحيها المزعوم تقول فيها : «عليكم باليمامة . دفوا دفيف الحمام ، فإنها غزوة صرامة ، ولا تلحقكم بعدها ملامة» .

وكان مسيلةمة هذا رجلاً قصيراً أخنس الأنف أقطسه شديد الصفرة زرى الهيئة ، ولكنه على ما يؤخذ من أخباره كان على ذكاء مفرط وحيلة نافذة ، وكان من أولئك الدهاء الذين يعوضون بالحيلة ما فاتهم من الهيبة والرواء ، فاشتهر بالخلابة والقدرة على استهواه النفوس من الرجال والنساء ، فمن خلابته أن النبي عليه السلام أرسل إليه رجلاً من قراء القرآن ؛ ليعلم أهل اليمامة أحكام الإسلام ويبصرهم بالفريائض والعبادات وهو نهار الرحال ، فما لبث الخبيث أن استغواه حتى شهد له أنه يوحى إليه وأنه سمع النبي عليه السلام يقول إنه قد أشركه معه وشهد له بالنبوة .. وقد استغوى سجاح - وهي تدعى النبوة - حتى شهدت بنبوته وتزوجته وانصرفت من بلاده بنصيب من الهدايا يقنعوا بالذهب ولا يضمن لها التكرار ، وكأنه كان على حظوة عند النساء وخبرة بأهوائهم وأساليب مرضاهن ، فقد كان نساوه يحببته ويجزعن عليه ، وصاحت إحداهن ساعة أن قتله وحشى بن حرب مولى جبير بن مطعم : «وا Amir الوضاءة . قتله العبد الأسود ...» .

وخلائق بهذا أن يظن به السحر وتنظر منه الخوارق بين الجهلاء؛ لأنهم يرون سلطانه ولا يعلمون مأته، فيخيل إليهم أنه سر من الغيب أو معونة من الجنة والشياطين، وهو على هذا كان يعين حيلته بما استطاع من صناعة الشعوذة والألاعيب التي كان يحذفها بعض الكهان في بلاد العرب والعجم، فكان قبل ادعائه النبوة يطوف بالأأسواق ويتعلم «النيرنجيات» حيث سمع بأساتذتها المبرزين فيها، ولم يكن في طبيعته بمعرض عن طبائع السحرة وأدعية الغيب.. فقد قيل في وصفه وهو يتکهن: «إنه إذا اعتبراه شيطانه أزيد حتى يخرج الزبد من شدقته»... والأغلب الأرجح أن به صرعاً كأولئك الذين يشبهونه في الخلائق والدعوى، ومنهم الذين يعالجون «الاستهوء» من المستهويين أو الوسطاء.

ولسلطانه على أبناء قبيلته أحبوه ووثقوا به وأطاعوه، فتأتى له أن يجمع منهم أربعين ألفاً أو ستين، وهو عدد ربما ارتفعت به المبالغة أو الجهل بالتقدير، ولكنه لا يهبط إلى ما دون العشرين، قياساً على ما وصفت به معركة اليمامة من الهول وكثرة القتلى والجرحى بين الفريقين.

وقد كان مسلمة يحسب الحساب لأمور كثيرة يوم تصدى لدعوى النبوة ومقاومة الإسلام.. فكان يقاتل ثمامة بن أثال، ويناوش بني تميم لما بينهم من الذهول والمنافسات، ويتوaci شر سجاح وقومها التغلبيين ودولة الأكاسرة من وراء التغلبيين، ويعلم أن أشياعه من بيوت بني تميم قد يخنلوه، وأن الذين دانوا بالإسلام بين قومه عيون عليه، وأن الخليفة لا يمهله ولا يجهل أخباره.. فتحيل على مهادنة خصومه، وفرغ جهده لحرب المسلمين وحدهم، وحشد كل ما وسعه من جند وسلاح، ثم تقدم بهم في عجلة إلى موقع يقال له عقرباء في طرف بلاده على مقربة من بلاد بني تميم.

ولم يكن خالد يجهل خطر الرجل الذي سيلقاءه، ولم يكن يخفى عليه أن الحرب في العراء غير الحرب في بلاد تكتنفها الجبال، وتقام فيها الأبنية والأسوار، فتتوجه إلى اليمامة في أهبة كافية بالقياس إلى أهبة المسلمين لأعدائهم في صدر الإسلام.

ولا يعلم على التحقيق عدد الجيش الذي كان معه في عقرباء، ولكنه على التقرير يجاوز ثمانية الآلاف ولا يقل عنها؛ لأن جيشه بالبزاخة نحو خمسة آلاف، يضاف إليهم جيش شرحبيل بن حسنة الذي سبقه ولبث في انتظاره، ولا

يقل عن ألفين ، ويضاف إليهم الرداء الذى أرسله الصديق وراءهم بقيادة سليمان بن عمرو ؛ ليحمى ساقتهم ، وغير هؤلاء من تطوع للحرب مع المسلمين من بنى تميم وبنى حنيفة ، فهم فى جملتهم يجاوزون ثمانية الآلاف ولا ينقصون عنها ، إن نقصوا ، إلا بقليل .

لكن مكان القوة من هذا الجيش الصغير إنما هو كثرة الصناديد من أبطال الصحابة المشهورين فيه . فقد كان جيش المسلمين لا يجاوز فى عدته نصف جيش اليمامة ، ولكنه كان فى عدة وافية من أفراد الرجال الذين يقومون بالألف .. فهم وأعداؤهم بهذه المثابة كفؤان متناظران .

وكانا كفؤين متناظرين فى صدق النية واتقاء العار من الهزيمة .. هذا تأخذة غيرة الحرم وهذا تأخذة غيرة الدين ، وقد قال ابن مسیلمة لقومه وهم يتقدمون إلى المسلمين : «هذا يوم الغيرة .. اليوم إن هزمتم تستنكح النساء سبيات وينكحن غير حظيات ، فقاتلوا عن أحسابكم وامنعوا نساءكم» .

فليست تعوز الخصمين حرارة الخصومة ، ولا شواحذ الغيرة ، ولا صلابة العزم ،  
ولا توسم الأمل في النجاح .

ولم يزل خالد يتقدم إلى وجهته على تعبئة كاملة كعادته في معظم غزواته ..  
وكان يتلقى الأخبار عن مسیلمة وحركاته في كل مرحلة من مراحل الطريق ، ولعله استعظم القوة التي حشدتها مسیلمة في عقر داره فجنج إلى الأخذ بالأحوط وكتب إلى الخليفة في طلب المدد عسى أن يحتاج إليه بعد الجولة الأولى من جولات القتال ، فأمده الخليفة بجرير بن عبد الله البجلي ، ولكنه التحم بجيوش مسیلمة قبل أن يصل إليه ، فلقيه منتصراً من اليمامة .

ولما دنا من أرض مسیلمة مرت مقدمة جيشه في الليل بكوكبة من الفرسان بين الأربعين والستين .. عليهم مجاعة بن مرارة من زعماء بنى حنيفة وأصحاب الرأى والمنزلة فيهم ، وكأنه كان خارجاً لاستطلاع أمر المسلمين ، ولكنه أنكر ذلك وزعم أنه ذهب «لأخذ ثارله في بنى تميم وبنى عامر» ، فلما سئلوا عن دينهم قالوا : منا نبى ومنكم نبى ، فأمر خالد بضرب أعناقهم جميعاً واستبقى مجاعة عسى أن ينتفع منزلته في قومه أو بعلمه بالحرب والمكيدة ، كما قال بعض الرواة .

ونزل خالد على كثيب في مواجهة مسلمة، ثم التحتم الفريقان «وقاتلت بنو حنيفة قتالاً لم يعهد مثله» واندفعت في هجمتها حتى دخلت خيمة خالد من وراء العسكر وفيها امرأته أم تميم وجماعة بن مرارة مقيد بالأغلال .. فهم بعض الخنيفين بقتلها لولا أن حماها منهم مجاعة وأوصاهم بها خيراً وهو يقول : نعمت الحرة هذه ، وعليكم بالرجال .

شوهد في كثير من المعارك بين المسلمين وأعدائهم في الصدر الأول أن الكراهة الأولى غالباً ما تكون للمشركين ، ولا سيما حين تجتمع لهم مزية العدد والراحة حيث يختارون مكان القتال ، وهي مشاهدة لا تستغرب ولا تخالف المعهود ؛ لأن «الدفعة الحيوانية» أبداً لها الوثبة الأولى مع العدد الكبير وراحة الجسد ، وإنما الثبات للعقيدة التي يلوذ بها الإنسان بعد المراجعة ، وللضمير الذي يثوب إليه المرء بعد الامتحان ، وليس من شأن العقيدة أن تكون - كالدفعة الحيوانية - وثبة عاجلة وهجمة سواره فاشلة ، وإنما شأنها أن تحاسب النفس وتستعيد قواها وتستخرج ذخيرتها من أعماقها ، فهي لهذا تنفع صاحبها في المحن وبعد تبيان الشدة ، وبخاصة حين يحتاج إليها بعد الجولة الأولى .

وهذا الذي حدث في عرباء كما حدث في وقائع شتي .

فبعد الجولة الأولى التي فازت بها «الدفعة الحيوانية» برزت العقيدة إلى الطليعة وجاءت بمعجزاتها ، وهي معجزات لا يتخيل العقل أن نفساً إنسانية تقدم عليها بغير اعتقاد . انكشف الأعراب أولاً في أول صدمة ، وتزلزلت أقدام أناس من الأنصار والمهاجرين من طغيان الجموع الهازنة والمنهزمة على السواء .

فبادر خالد إلى تنظيم جيشه على وضع جديد ، فميّز المهاجرين وميّز الأنصار وميّز الأعراب كل بني أب على راية ، وصاح بهم : أيها الناس تمايزوا حتى نعرف من أين نؤتى .

ثم عول على الموت كما وصاه أبو بكر ، فوهبت له الحياة ووهب النصر .. حمل على القوم حتى تجاوز الصفوف وجعل يخاطب مسلمة ويعرض عليه النصف والرجوع إلى الحق ومسقطة يروغ منه ، ثم نادى بشعار المسلمين : يا محمداه .. دعا إلى المبارزة وهو يصل إلى ذات اليمين وذات الشمال ولا من يثبت له في مجال ، ولم يبال أن ينظر إلى ما وراءه ؛ لأنه ترك كل شيء في تلك الساعة إلا أن يتقدم

أمامه ، ولم يزد على أن قال لجيرته أو من نسمتهم اليوم أركان حربه : «لا أوتين من خلفي» ومضى إلى تقدم بغير رجوع ، إلا رجوع ظافر مختار .

وظهرت في مقام الهمول فضيلة الصناديد من كبار الصحابة ، فحفر ثابت بن قيس لقدميه في الأرض إلى أنساف ساقيه وهو يحمل لواء الأنصار بعد ما تحنط وتکفن ، فلم يزل ثابتاً حتى قتل في مكانه .

وصاح زيد بن الخطاب : أيها الناس عَصُوا على أضراسكم وأضربوا في عدوكم وامضوا قدماً . ثم أقسم : والله لا أتكلم حتى يهزهم الله أو ألقى الله فأكلمه بحجتي . فكانت آخر ما فاه به في ذلك اليوم .

وحمى البراء بن معروف وأخذته العرواء التي كانت تأخذه حين تتعالى الوعى ويحتمد القتال ، فكان كأنما يبحث عن الموت ويهرب من الحياة ..

وتجاوיב الساحة بأصوات الأبطال يوصون بعضهم بعضاً وينظر بعضهم إلى بعض وهم ينقضون على أعدائهم ويتنادون بينهم : يا أصحاب سورة البقرة ... يا أنصار الله .. كما ناداهم النبي عليه السلام في يوم حنين . فاستحق كل منادي منظور المكان منهم في ذلك المشهد العظيم أن ينكص على عقبيه ، ولم ير منهم إلا قتيل في موضعه أو زاحف إلى الأمام .

وما هي إلا سويعتات حتى انكشف أصحاب مسيلة منكسرین ، وهروب مسيلة نفسه إلى حديقة مسورة من ورائه .. وقد سميت في ذلك اليوم بحديقة الموت ؛ لكثرة من قُتل في طريقها وكثرة من قُتل فيها ، ولاحت من البراء نظرة إلى جانب الباب فإذا هم قد أوشكوا أن يغلقوه عليهم ، فصاح بإخوانه : يا معاشر المسلمين ، ألقوني عليهم من فوق سورها ، فاحتملوه فوق الحجف <sup>(١)</sup> ، ورفعوها بالرماح حتى بلغت أعلى سور فسقط منه على القوم بعد تردد ، ولم يزل يعالج بباب الحديقة حتى فتحه ، وقد تواثب أفراد من المسلمين إلى جانبه فأعانوه .

وقتل في هذه الهجمة مسيلة ، كما قتل محكم بن الطفيلي أكبر أعوانه ومشيريه ، فاضطر ببني حنيفة ووقعوا في الحيرة وهم في هزيمة لا يشار فيها برأس ، ولا يصفع فيها إلى مشير ، فشغلوا عن باب الحديقة وأعين المسلمون على اقتحامه من داخلها وخارجها . فحق لتلك الحديقة في ذلك اليوم أن تسمى حديقة الموت ؛

(١) الحجف هي : الترس من جلد بلا خشب .

لأنها اشتملت في يومها على ألف من القتلى ، وبلغ عدد القتلى جمیعاً في ذلك اليوم بين ساحة القتال وحديقة الموت عشرات الألوف ، أقلهم في تقدير المقدرين عشرة آلاف من بنى حنيفة وستمائة من المسلمين ، وأكثراهم في تقدير المقدرين يرتفعون إلى سبعين ألفاً أو ثمانين ألفاً حنفيين وألفين مسلمين وهم رقم لا يدل على نبأ صحيح ولكنه يدل على هول صحيح سرى في الآفاق من أبناء تلك المعركة التي ذهبت فيها نخبة من أجل الصحابة وأفقة الفقهاء .. ومن جراء مقتلهم في هذه المعركة أمر الخلفاء بجمع القرآن في المصحف بعد أن فنى الكثيرون من حافظيه ، وخيف أن يفني آخرون .

ثم بعث خالد الخيول حول اليمامة يلتقطون ما حول حصونها من مال وسبى ، وعزم على غزو حصونها جمیعاً ولم يكن بقى فيها إلا النساء والصبيان والشيخوخ والكبار ، فاقترب عليه مجاعة أن يذهب إليهم ؛ لينزلهم صلحًا عن معاقلهم ، ثم خدعه وأخلص لقومه ؛ لأنه أمر النساء والكبار أن يلبسو الحديد ويزروا من رءوس الحصون ، فنظر خالد فإذا الشرفات ممتلئة من رءوس الناس ، فأثر المصالحة لما رأى بال المسلمين من الجهد « وقد كلوا من كثرة المخروب» واشترط أن يسلموا وأن يكون له نصف السبي والغنائم ، ثم نزل من النصف إلى الربع حين أوهمه مجاعة أن القوم قد رفضوا ما قبل منه .

فلما اطمأن المعتصمون إلى الحصون من بنى حنيفة فتحوا أبوابها فلم ير فيها إلا امرأة أو صبي أو شيخ فان أو رجل هزيل لا يرجى لقتال .

وقد يتوقع من خالد أن يغضب على مجاعة ويبيطش به بطشة خالدية بعد هذه الخدعة التي اجترأ عليه بها علانية وهو في قبضة يديه .

لكننا في الحق لا نعجب إذا هول يغضب ؛ لأن عمل مجاعة لا مراء عمل نبيل يكبره في النفوس النبيلة ، ويبعث له فيها الإعجاب الذي يكفكف من شرة كل غضب سريع . فهو عمل ينضح بالمروءة والغيرة على العشيرة ، وكلتا هما فضيلة يعرفها خالد ، ويعرف للمتصف بها قدره فلا يذله ولا يجزيه شر الجزاء .

وقصاري ما بلغ من غضبه أنه نظر إليه نظرة شزراء وصرخ به : ويحك .. خدعتنى ، فلم يجبن مجاعة ولم يعتذر ، وإنما قال : هم قومى .

وما نحسب إلا أن الإعجاب بمجاعة قد حبب إلى خالد أن يصهر إليه ويوثق الصلة بينه وبينه .. زعيم شجاع جميل الرأى حسن التدبير غيور على قومه عليم

كما وصفوه بمكيدة الحرب والسلم ، فهو خير صهر فى تلك القبيلة التى يفخر «سيف الله» بدخولها على يديه فى الإسلام ، ويطيب له أن يعزز صلة الدين بصلة البيت والنسب ، وقد طاب له المقام بتلك البقاع الخصبة التى يزينها له النصر كما يزينها له طيب الهواء ، فاختار له وادياً من أوديتها الجميلة يسمى الوبر ليقيم فيه حتى يؤمر بوجهة أخرى ، وخطب إلى مجاعة فتاة له موصوفة بجمالها ، وهى خطبة لا تُرفض ولكنها قد تقبل وتُؤجل ؛ لأن مجاعة قد علم من «الليلي» منذ كان سجينًا فى خيمتها كيف تلقى الخليفة وأصحابه خبر زواجه بخالد فى ساحة القتال . فأشفق هذا الرجل الحنك البصير بالعواقب من عاقبة توسيه وتوسيء ابنته وتوسيء خالدًا فى جريرته ، فاستمهله ولم يعجل بتلبية طلبه ، وقال له : «مهلاً .. إنك قاطع ظهرى وظهرك معى عند صاحبك» .. ولكنه لم يلبث أن علم إصرار خالد حتى أجابه ورأى أن عاقبة القبول أسلم من عاقبة الإباء .

وكان خالد قد تلقى من الخليفة أمراً باستئصال كل من يحمل السلاح من بنى حنيفة ، فعادت الرسل إلى الخليفة بخبر الصلح وخبر الزواج ، فحسب أن الأمرين مقتربان واشتد به السخط على عمل خالد بما وقع في نفسه من حسبان ، فكتب إليه أعنف خطاب وجهه إلى قائد من قواده أو وال من ولاته ، وسماه «ابن أم خالد ..» وقال له في خطابه : إنك لفارغ ، ونعي عليه أنه «ينكح النساء وبفتاء بيته دم ألف ومائتي رجل من المسلمين لم يجف بعد» .

وقد كتب خالد إلى الخليفة يعتذر في أنفة وعزه : «أما بعد ، فلعمري ما تزوجت النساء حتى تم لى السرور وقررت بي الدار ، وما تزوجت إلا إلى امرئ لو عمدت إليه من المدينة خاطبًا لم أبل . دع أنى استشرت خطبتي إليه من تحت قدمى ، فإن كنت قد كرهت لى ذلك لدين أو دنيا أعتبرتك ، وأما حسن عزائى على قتل المسلمين فوالله لو كان الحزن يبقى حيًا أو يرد ميتًا لأبقى حزنى الحى ورد الميت ، ولقد اقتحمت في طلب الشهادة حتى يثبت من الحياة وأيقنت بالموت ، وأما خدعة مجاعة إياتي عن رأيي فإنني لم أخطئ رأى يومى ولم يكن لى علم بالغريب ، وقد صنع الله لل المسلمين خيراً ، وأورثهم الأرض وجعل لهم عاقبة المتقيين» .

وقال في رسالة أخرى : «إنى لم أصلحهم حتى قتل من كنت أقوى به ، وحتى عجب الكراع ونهك الخف ، ونهك المسلمين بالقتل والجرح» .

وقد ظن خالد أن الخليفة لم يكن ساخطاً عليه ذلك السخط لولا إصغاؤه «للأعيسر» كما كان يسمى عمر بن الخطاب، ويخيل إلينا أن سخط الخليفة لم يكن ليبلغ به هذا المبلغ لولا أن زواجه ببنت مجاعة سبقة ذلك الزواج الذي خبطت فيه الظنون بعد مقتل مالك بن نويرة.

وعلى هذا، انقضى واجب خالد بن الوليد في حروب الردة كأحسن ما ينقضى هذا الواجب، وقام وحده بأوفر سهم في هذه الحروب؛ لأنَّه قمع أخطر الفتنة في الجزيرة العربية من أقصاها إلى أقصاها، فقمع فتنَة بنى أسد وحلفائهم، وخطرها أنها كانت أقرب الفتنة إلى المدينة ومكة، وقمع فتنَة بنى حنيفة، وخطرها أنها كانت فتنَة القبيلة القويَّة والعديد الأكثُر بين العرب قاطبة.. وحقق كل ما ندبَ له الخليفة، وكل ما اتفقا عليه، سواء من الخطط التي نظرا معاً في تفصيلاتها، أو من الخطط التي عرف خالد غاياتها وابتعد لها ما ارتَأَه من أساليبها في أماكنها وأوقاتها، ولم يخالف رغبة الخليفة إلا في موضعين لهما، كما أسلفنا، علاقة بمسألة زواج.

أما الأولى - وهي زواج ليلي امرأة مالك - فقد تقدم تلخيصها وجملة الرأي فيه - كما أسلفنا - أنه عمل يحوج خالداً إلى الاعتذار والتفسير، وأنَّه صفحة كان خيراً له لو طويَت من تاريخه، فما فيها مزيد افتخار، وفيها على أهون القولين مقام اعتذار. وأما الأخرى فلا يسع أحداً أن يسهو فيها عن عجلة خالد إلى الزواج على غير عادة القوم في ميادين القتال.

ولكن لا يسع أحداً كذلك أن يتعدى هذا إلى مظنة تمس نية الرجل أو تجعل صلحه لبني حنيفة متصلًا برغبته في الزواج ببنت مجاعة زعيم الحنفيين في صلح الإمامة.. ذلك بعيد، جد بعيد..

لأنَّ بنت مجاعة كانت بين يديه، وكان في وسعه أن يقتل أباها؛ نعمة من خداعه إليها، ومرضاه للخليفة الذي أمره باستئصال من يحمل السلاح في القبيلة، فهو يقتله ولا معتبة عليه.

ولم يصالح خالد بني حنيفة وهم مجتمعون على قبول صلحه، بل كان منهم زعيم له أنصار وأتباع - هو مسيلمة بن عمير - أبى أن يذعن لشروط مجاعة ومضى يهتف في قومه: «يا بني حنيفة، قاتلوا عن أحبابكم ولا تصالحوا على شيء، فإنَّ الحسن حصين والطعام كثير، وقد حضر الشتاء».

فلما عارضه مجاعة وذهب برأى الأكثرين من قومه تبادى مسيلةمة بن عمير فى لجاج الخصومة وانسل إلى فسطاط خالد يريد أن يفتاك به ويشيع بموته الفتنة التي لا تؤمن عقابها فى معسكره ومعسكر بنى حنيفة ، فتنبه خالد إليه وسأل : من هذا الم قبل؟ .. فعرفوه به فقال : أخرجوه عنى ، فلما أخرجوه وجدوه يخفى السيف فى ثيابه ، فلعنوه وأوثقوه فى الحصن وأخذوا عليه عهداً لا يقربن بعدها من فسطاط خالد حتى تنتهى بيعة قومه على الإسلام ، ولكن غدر بعهده وأفلت بالليل إلى عسكر خالد مصرأ على قتله ، فلما أدركوه دون بغيته أجال السيف على حلقة فقطع أوداجه وأثر الموت على التسليم .

ومع هذا ، بقيت بلدة «القرية» ووادي العرض فى اليمامة لم يشملها الصلح الذى شمل العسكر فى عرباء . فلم تكن مطاولة القوم خيراً من المصالحة فى حالة كتلك الحال ، ولم يكن فى طاقة المسلمين أن ينهضوا للمطاولة بعد أن قتل منهم من قتل وجرا من جرح ومضى على أكثرهم عدة شهور بين مشقة السفر ومشقة الهول والبلاء ، ولم يكن إرجاء التسليم مأمون المغبة إذا استثيرت نخوة الخفيين وفيهم من يعاذن فى الخصومة ذلك العناد ، ولقد يكون المستسلمون منهم أسرع إلى النكسة يوم يشهدون بأعينهم سبي النساء «غير حظيات» وقتل القادرين على الحرب من فتية وكهول .

فدعوى خالد إلى الصلح أظهر وأرجح من أن يعتسف معها داع آخر غير معقول ولا مستساغ ، وإن الداعى الذى لا يعقل ولا يستساغ هنا لهو التعليل بزواجه من فتاة اليمامة ، وأيسر شيء لديه أن يسببها بعد قتل ذويها ، ثم يكون ذلك أدنى إلى رضا الخليفة وتحقيق ما أمر به ، قبل أن يطلع على الموقف فى اليمامة من جملة نواحيه .

وبعد ، فليحسب زواج خالد كله فى أى سجل يشاء أن يحسبه الحاسبون ، ففى سجل المفاخر الإسلامية شيء يحسب له بعد حرب اليمامة لن يطول فيه خلاف .. فتلك أول حرب ظهر فيها للMuslimين مصدق قول النبي عليه السلام أنه سيف من سيف الله ، كان الخطر على الدين الجديد من العرب أنفسهم ومن أم «الأعجم» التى تحيط بالبلاد العربية .

وقد رأينا نصيب خالد من وقاية الإسلام فى أرضه ، وهو أوفى نصيب .. وسنرى نصيبه من مراس الخطر الآخر وما هو بأكبر الخطرين ، ولكن نصيب خالد فى مراسه كان أوفى النصيبين .

# الفتوح



في سبع سنين قصار فتح العرب كل ما اقتحموه من بلاد الفرس والروم ..  
فتقوضت في الشرق دولة الأكاسرة ، وتداعت في الشمال والغرب دولة  
القياصرة ، وزال سلطانها من الشام وفلسطين ومصر وإفريقيا الشمالية ، وشغلت  
بنفسها زماناً عن الفاتحين وما فتحوه .

عجبية من أعظم عجائب التاريخ ..

لا يبرح المؤرخون حتى أيامنا هذه يأتون في تعليلها كل يوم بعلل جديدة ،  
وييفضون في شرح السوابق واللوائح على النحو الذي يفسر العجب بالملوّف ، ويرد  
الدهشة الجامحة إلى قرار البحث والتدليل .

وهو جهد لا نعرض له في هذا الكتاب ، ولا يلزمنا هنا أن نستقصيه ونحاول  
البت فيه .

إنما يعنينا منه شيء واحد هو تقدير عمل خالد ، وتقدير الكفاية التي تضطلع  
بنذلك العمل ، وليس تقدير ذلك بعسير ولو بقى التاريخ متشعب اللسان في  
استقصاء علل الهزائم التي نزلت بالفرس والروم .

فالأسباب التي قضت على الفرس والروم بالهزيمة - كائنة ما كانت - ليست  
هي الأسباب التي قضت للعرب بقيام دولة وانتشار عقيدة ؛ لأن استحقاق أنس  
للزوال لا ينشئ لغيرهم حق الظهور والبقاء .

فذلك لم يكن انتصار العرب على الفرس والروم لأنهم عرب وكفى ، ولم تكن  
المسألة في لبابها كفاحاً بين الأجناس والعناصر بما لها من المزايا وما فيها من العيوب .

فقد كان في أرض الدولتين عرب كثيرون يدينون لهما بالطاعة وينظرون إليهما  
نظرة الإكبار والمهابة ، وكان القادرون منهم على القتال أوفر من مقاتلة المسلمين  
عديداً وأمضوا سلاحاً وأقرب إلى ساحات العراق والشام من أولئك النازحين إليها  
من جنوب الجزيرة العربية .

وقد كان هناك عرب كثيرون انهزمو أمام المسلمين وهم كذلك أوفر في العدد والسلاح وأغنوا بالخيول والإبل والأموال .

فهي نصرة عقيدة لا مراء ..

وينبغي أن يذكر المؤرخون هذه المسألة من جانبها ولا يقصروا النظر فيها إلى جانب واحد ..

فاستحقاق النظم القائمة للفساد هو في وقت واحد سبب ضياعها ، وهو حجة العقيدة التي تخلفها وتنتصر عليها في ساحة النزاع .

إذ كان أدعى الدواعي لظهور عقيدة جديدة أن النظم القائمة قبلها لا تتماسك ولا تصلح لحماية ذمارها .

فإذا قيل إن العقيدة الجديدة قد انتصرت لتداعي النظم التي اصطدمت بها فليس هذا تعليلاً وكفى ، ولكنه كذلك شفاعة وحجة للظهور ، ودليل على أنها حق صالح كأصلح الحقوق الكونية ، وأنها علاج عالمي مطلوب جاء في الأوان .  
لكن القول بانتصار العقيدة هنا لا يعني عن كل قول ..

أفكل مناضل متذرع بالعقيدة صالح في تلك الأونة للانتصار؟

ينبغي أن يكون الأمر كذلك لو كان تعليم النصر بالعقيدة مغنياً عن كل تعليم ..  
ولكن الواقع أن الذين انتصروا بالعقيدة كانوا رجالاً أولى بخبرة وقدرة يؤمنون بها ويعرفون كيف يتغلبون بها على أعدائهم .  
وقد أفلح أناس وأخفق آخرون .

فانهزم عكرمة بن أبي جهل وشريحيل بن حسنة حيث انتصر خالد في اليمامة ..

وخرج خالد وعياض بن غنم لفتح العراق من طرفيه في وقت واحد ، فسار خالد من نصر إلى نصر ومن توفيق إلى توفيق .. ولبث عياض يتردد ويقدم خطوة ثم يحجم أخرى حتى أدركه خالد بالمعونة في دومة الجندل ..

وسبق خالد بن سعيد خالد بن الوليد إلى الشام ، فغرر به الروم حتى استدرجوه إلى مرج الصفر ، فأوغل ورائهم ولم ينتظر حتى تدركه أمداد الخليفة التي أرسلها إليه تبعاً بقيادة عكرمة بن أبي جهل والوليد بن عقبة وذى الكلاع الحميري ،

فأخذت به جحافل الروم وأوشكت أن تلتقط به من ورائه ، ولو لا يقظة الخليفة  
وتلاحق أ Maddah في أوقاتها لقضوا عليه ..

فلا انحال الدولتين الفارسية والرومانية بمعنى عن الاعتراف للعقيدة المنشئة  
بحقها في الغلب وحاجة العالم إليها في تلك الآونة ..

ولا العقيدة المنشئة بمعنى عن فضل رجالها وحملاتها ، وكفاية سواسها وقادتها ..  
فهي عقيدة منشئة ينزوء عنها حماة قادرون ، وكان خالد بن الوليد في طليعة  
هؤلاء الحماة .

\* \* \*

سبقه اسمه إلى أطراف الدولتين ، فحارب أعداءه بهيبيته قبل أن يحاربهم  
بسيفه ، وكانت هذه أول مزية لاختياره ، وأول فضل يحسب له في ميزانه ويضاف  
إلى قيادته ، ويعمل عمله في نفوس أعدائه كما يعمل عمله في نفوس أتباعه ..

قال صاحب دومة الجندل لقومه حين سمع بمسيره إليه : «أنا أعلم الناس بخالد ،  
لا أحد أيمن طائراً منه ، ولا أصمد في حرب ، ولا يرى وجه خالد قوم أبداً -  
قلوا أو كثروا - إلا انهزموا عنه ، فأطیعونى وصالحوا القوم ..» .

وكان الرجل من العرب يعيش في الشام وبهجر موطنه الأول ولكن يسمع باسم  
خالد ، ويتلقي أنباءه من وراء المهامه والدروب ، مما هو إلا أن ينضوى إليه حتى  
يوقن بيمن طائره ويسرع إلى طاعة أمره ، عليماً بأنه لا يأمر الأمر إلا وهو قادر على  
إنجازه ، كما قال الشاعر الفارسي عمرو بن العمرد :

إذا قال سيف الله كروا عليهم      كررت بقلب رابط الجأش صارم  
ويتناقل الرواة قصة لقائد من قادة الروم لا تقل فيها دلالة الخيال عن دلالة  
الحقيقة ، إن كانت القصة من توليد الخيال :

قيل إن قائداً من قادة الروم اسمه چورچ برز له في أكبر وقائع الشام وسئل : أحق  
أن الله أنزل على نبيكم سيفاً من السماء ، فأعطاكه فلا تسله على قوم إلا هزمتهم؟  
قال خالد : لا .

قال : فبم سمي سيف الله؟

قال : تابعناه .. فقال : «أنت سيف من سيف الله سله على المشركين» ، ودعا  
لى بالنصر فسميت سيف الله ، فأنا من أشد المسلمين على المشركين .  
وكل هذا شبيه بأن يكون ..

فإن لم يكن نبأ خالد قد وصل إلى كل عدو من أعدائه ، فالذى لا ريب فيه أن  
أتبعاه كانوا على علم بنبئه ، فكانوا على ثقة بسداد رأيه ومضاء عزمه ، وكانوا  
يطمئنون إليه فيعملون معه عمل المطمئن إلى نجاح سعيه ، وهذا هو فضل القيادة  
الصالحة في نفوس الأتباع .

\* \* \*

خرج خالد وزملاؤه للقاء الفرس والروم بعد وفاة النبي عليه السلام بسنة  
واحدة ، وبعد حروب طالت في الجزيرة العربية عدة سنين ..

فلو كانت الفتنة وموت الزعماء قاضية على كل أمة كيما كان السبب وكانت  
البيئة لكان مصاب العرب كمصاب الفرس والروم في تلك الأعوام : فتن وفت ..  
ونبى مات أو قيصر شاخ .. فهؤلاء وهؤلاء في العلة سواء ..

لكن حركة العرب حركة إنشاء ونماء ..

وحركة الروم والفرس حركة احتلال وتقويض ..

وجسم الفتى اليافع مضطرب لا يستقر على حال ..

وكذلك جسم الهرم الذهاب ، ولكن شتان اضطراب واضطراب ..

\* \* \*

كانت علل الفناء قد اصطدمت على بنية الدولة الفارسية يوم قصد خالد إلى  
تخومها من ناحية السواد .

وكانت علل مثلها ، وإن كانت أخف منها - قد اصطدمت على بنية الدولة  
الرومانية الشرقية ، يوم قصدها زملاؤه القواد من شتى نواحيها قبل الشام والبلقاء ..  
وهذه خلاصة وجيبة عن الحالة يومئذ في الدولتين :

يقول شراح الخضارات إن الحضارة تبتدىء بمعنى روحي قليل المظهر ، ثم تنتهي  
إلى مظهر ضخم يترافق به الزمن حتى لا تبقى فيه بقية من المعانى الروحية ..

وهذه هي الحالة التي كانت عليها دولتا الفرس والروم عند اصطدامهما بالدعوة الإسلامية في نهضتها الأولى .

ففي بلاد الفرس ، خفت صوت الدين ومضي على ظهور «زرادشت» مصلحهم الديني الكبير زهاء أربعة عشر قرناً ، فرث الصالح من مذهبة وازداد الطالع سوءاً على سوء .

وخلف في بيت الملك أمراء ضعفاء بعد آبائهم الأقوباء فشغلو بالنزاع بينهم وأسقطوا هيبتهم في بلادهم وغير بلادهم ونهكوا قوة الدولة في فتن وبيلة وخيمة وترف أوبل وأوخرم ، وما برحوا في طغيانهم وتهافتهم حتى ولـى الملك أردشير فرأب صدـعه وأوشـك أن يعيـده إلى سابق مجـده وتركـه في القرـن الثـالث للمـيلـاد وهو موـحد بعض التـوحـيد بالـقيـاس إلى ما كان عليه قـبـل ذلك من التـفرق بين العـشـائر والـرؤـسـاء .

ثم نـكـسـ النـكـسـةـ الأـخـيـرـةـ وـشـاعـ فيـهـ الفـسـادـ عـلـوـاـ وـسـفـلـاـ قـبـيلـ ظـهـورـ الدـعـوـةـ الإـسـلـامـيـةـ ، وـكـانـ الملـكـ المـعاـصـرـ لـلنـبـيـ عـلـيـهـ السـلـامـ كـسـرـىـ أـبـروـيزـ ، فـشارـ بهـ اـبـنـهـ شـيرـويـهـ فـقتـلـهـ وـنـكـلـ بـذـوـيـ قـرـبـاهـ ، وـأـعـقـبـ طـفـلـاـ صـغـيرـاـ فـلـمـ يـلـبـثـ أـنـ قـتـلـ وـتـولـىـ بـعـدـ قـائـدـ الجـيـشـ شـهـرـ يـزارـ ، فـنـفـسـ عـلـيـهـ القـوـادـ وـالـعـظـمـاءـ مـنـزـلـتـهـ المـغـصـوبـةـ فـقـتـلـوـهـ وـوـلـواـ عـلـيـهـمـ بـورـانـ بـنـتـ كـسـرـىـ أـبـروـيزـ ، فـلـمـ تـمـ فـيـهـ الـمـلـكـ سـنـةـ وـبـضـعـةـ أـشـهـرـ حـتـىـ مـاتـ وـخـلـفـهـ فـتـىـ مـنـ بـنـىـ عـمـومـتـهـ الـأـبـعـدـينـ ، ثـمـ قـتـلـ وـخـلـفـتـهـ بـنـتـ أـخـرىـ لـكـسـرـىـ أـبـروـيزـ فـقـتـلـتـ ، وـقـتـلـ مـنـ بـعـدـهـاـ ، إـلـىـ أـنـ تـولـىـ الـأـمـرـ يـزـدـجـرـدـ بـنـ شـهـرـيـارـ وـالـدـوـلـةـ تـرـنـحـ مـنـ فـرـطـ الإـعـيـاءـ .

وـمـنـيـتـ فـيـ أـيـامـهاـ أـخـيـرـةـ بـضـرـبـةـ قـوـيـةـ فـيـ حـرـوبـهاـ الـخـارـجـيـةـ : وـهـىـ غـلـبةـ الـرـومـ عـلـيـهـ وـأـنـتـزـاعـ مـصـرـ وـالـشـامـ مـنـهـاـ وـرـدـ حـدـودـهـاـ إـلـىـ دـجـلـةـ وـالـفـرـاتـ بـعـدـ أـنـ طـغـتـ عـلـىـ حـدـودـ آـسـيـاـ الصـغـرـىـ ، وـقـبـلـ هـذـاـ مـنـيـتـ بـضـرـبـةـ دـونـ هـذـهـ الضـرـبـةـ فـيـ الـقـوـةـ وـالـضـخـامـةـ ، وـلـكـنـهاـ أـشـدـ مـنـهـاـ أـثـرـاـ فـيـماـ نـحـنـ بـصـدـدـهـ مـنـ أـحـوـالـ الدـعـوـةـ الإـسـلـامـيـةـ . وـتـلـكـ هـىـ ضـرـبـةـ الـهـزـيـمةـ بـ«ـذـىـ قـارـ»ـ التـىـ تـقـدـمـ وـصـفـهـاـ فـىـ أـوـلـ هـذـاـ الـكـتـابـ .. فـإـنـ هـذـهـ الـهـزـيـمةـ أـطـمـعـتـ فـيـهـاـ الـعـربـ بـعـدـ مـخـافـةـ وـهـيـبـةـ ، وـلـاـ سـيـماـ الـعـربـ الـمـقـيـمـينـ بـجـوارـ ذـىـ قـارـ وـأـرـيـاضـ السـوـادـ ، وـمـنـهـمـ جـنـدـ خـالـدـ وـزـمـلـائـهـ الـذـيـنـ تـقـدـمـواـ لـنـازـلـةـ الـفـرـسـ فـيـ الـعـرـاقـ .

وسـاءـتـ مـنـ جـرـاءـ ذـلـكـ كـلـهـ شـئـونـ الـأـمـةـ فـيـ الـدـيـارـ الـفـارـسـيـةـ ، فـتـهـالـكـ الـعـلـيـةـ عـلـىـ الـمـظـاـهـرـ وـانـغـمـسـوـاـ فـيـ التـرـفـ وـاـسـتـكـثـرـوـاـ مـنـ النـفـائـسـ وـالـأـمـوـالـ ، وـشـغـلـوـاـ عـنـ سـوـادـ الـأـمـةـ ؛ فـشـاعـ بـيـنـهـمـ الـفـقـرـ وـالـضـنـكـ وـالـتـذـمـرـ وـبـعـضـ الـحـكـامـ ، وـلـمـ يـعـلـمـوـاـ فـيـمـ هـمـ

مسوقون وعلى أي شيء يقاتلون ويتفانون ، وهي حال تؤذن بالتصدع والانهيار لأول صدمة تهز الأركان والجدران .

ومن أعجب العجب أن يفطن رجل كالغيرة بن شعبة لدلالة هذه الحال ، وهي معودة في عصرنا من دروس علوم الاجتماع والتاريخ التي لا يصل إليها الباحث إلا بعد مقارنة واطلاع واسع مستفيض ، ولكنه العجب الذي يفسر لنا ما هو أعجب منه ، وهو وفرة نصيب العرب يومئذ من أقطاب الرجال ذوي الحنكة والنظر بعيد ، وأنهم قد ظفروا ؛ لأنهم كانوا على أهبة في هذا الباب حرمتها كلتا الدولتين ، على كثرة من بهما من الرعماء أصحاب المظاهر والشارات .

دخل الغيرة بن شعبة على رستم بطل الفرس المشهور في التواريخ والأساطير فجلس معه على سريره ، فاستكبارأعوانه هذه الجرأة من ذلك البدوى «المغرور» واجتذبواه من مكانه على السرير في عنف شديد ، فما اهتز الغيرة ولا استكان ولا زاد على أن قال : لقد كانت تبلغنا عنكم الأحلام ولا أرى أسفه منكم ، إننا عشر العرب لا يستعبد بعضنا بعضاً ، فظننت أنكم تواسون قومكم كما نتواسي - أي نتساوى - فكان أحسن من الذي صنعتموه معى أن تخبروني أن بعضكم أرباب بعض ، إن هذا الأمر لا يستقيم فيكم ولا يصنعه أحد . وإنى لم أتكم ولكن دعوتي .. اليوم علمت أنكم مغلوبون ، وأن ملكاً لا يقوم على هذه السيرة ولا على هذه العقول ..

كلمات من ذهب ..

لو كان فيمن سمعها من الفرس من يضارع الغيرة لقال في جوابه : «واليوم علمنا أنكم غالبون ، وأن أحق الملك أن تقوم له قائمة لهو الملك الذي قوامه من هذه السيرة وهذه العقول» ..

على أن الأم لا تفتر من الأحلام كل الإقفار في أظلم ظلمات الجهالة والإدبار ، فقد وزن «يزدجرد» شأن العرب والفرس بالميزان الصحيح ؛ حين قال لرستم : «إنما مثلهم ومثل أهل فارس كمثل عقاب أوفي على جبل يأوى إليه الطير بالليل ، فتبينت في سفحه في أوكرها ، فلما أصبحت تحجلت الطير فأبصرته يرقبها ، فإن شذ منها شيء اختطفه ، فلو نهضت نهضة واحدة رده ، وأشد شيء يكون في ذلك أن تنجو كلها إلا واحداً ، وإن اختلفت لم تنهض فرقة إلا هلكت ، فهذا مثلهم ومثل الأعاجم» .

وصف صادق من جملة أطراfe ..

وعلامة من علامات الانحلال ألا ينفع الوصف الصادق ولا يهدى العارفين به إلى رأى متفق عليه ، كما يعرف المرض ولا ينتفع بعرفانه في العلاج إذا شارف الجسم الفناء ؛ ولهذا اتفق يزدجرد ورستم على الصفة ولم يتتفقا على العمل النافع مع العرب ، فافتراقا مختلفين .

وكما بقيت في أهل فارس يومذاك مسكة من حلول بقيت لهم كذلك مسكة من مروءة الفرسان ، أو على الأصح مسكة من المراسم والتأثيرات الحربية ، وهم أولع أمة بالمراسم والتأثيرات كافة ..

وهذه المسكة شرف لل قادر ولكنها بلاء على العاجز المتخاذل ، كأنها الوثبة التي تعجل بالهلاك إن وثبها المريض الهزيل ، وإنها في الأقوباء لمعوان على المجد والطموح .

فربما أقدموا على القتال وهم يحسبون أنهم مقدمون على مباراة في حلقة صراع ، ينظرون عدوهم حتى يصل إليهم كما ينظر المصارع نده حتى يأخذ بعنصريه في أمان .

ففي وقعة الجسر أقبل بهمن جاذبيه ومعه راية الفرس الكبرى من جلود النمور طولها عشر أذرع وعرضها ثمان ، وبين يديه جيش يربو على جيش المسلمين مرات ، فأرسل إلى أبي عبيد قائد المسلمين يقول له : إما أن تعبروا إلينا وندعكم والعبور وإما أن تخلوا بيننا وبينه ، فتعجل أبو عبيد وعبر النهر على جسر نصبوه ، والفرس ينتظرون .

مثل هذه المراسم جهل بحقيقة الحال ، وحقيقة أنه صراع حياة وموت بين أمتين ، وليس بحلبة سباق أو حلقة رهان بين لاعبين في ملهاة .

\* \* \*

أما دولة الرومان الشرقية ، فقد كانت في حال لا تفضل حال جارتها وعدوتها في محنة العقيدة ومحنة النزاع على الملك والولاية .

ضرب المثل بالجدل البيزنطي في التاريخ القديم والحديث من جراء الخلاف على المذاهب الدينية في الدولة الرومانية الشرقية ، وكان معظم أبناء الولايات من النساطرة واليعاقبة يخالفون مذهب الدولة الرسمي ويقتلون رجاله ويرمونه بالهرطقة<sup>(١)</sup> والوثنية ، وكان القائلون منهم بالطبيعة الواحدة للسيد المسيح أقرب إلى الإسلام منهم إلى المسيحية ..

(١) الهرطقة : هي الإلحاد في حق الله .

وابتذل عرش الملك بالقتل والاغتصاب ؛ فضعف الولاء له في نفوس العلية وقاد الجيوش ، وقد استقر الأمر زمناً للقيصر هرقل الذي حضر عهد النبي عليه السلام ولكنه شقى بالفتن في أخريات عهده وركبته الوساوس في شيخوخته ، ولا سيما بعد بنائه بنت أخته ، فاعتقد أنه مغضوب عليه مستحق لعقاب السماء .

ومن كان من الرعية ذا دين غير المسيحية فهو ساخط ناقم كاليهود والوثنيين ؛ لأن رؤساء الكنيسة والدولة اتهموهم غير مرة بالتواطؤ على فتح البلاد مع المغیرين عليها من الفرس والبرابرة ، فأثخنوا فيهم قتلاً وتشريداً حتى قيل إنهم كانوا يفتكون في المذبح الواحدة بعشرات الآلاف من الرجال والنساء والأطفال .

وعاشت في ظل الدولة الرومانية قبائل غسان وجذاع وكلب وتنوخ وغيرها من قبائل العرب ، فكانت تعينها وتستعين بها على منافساتها من قبائل المناذرة في الحيرة .. ولكن غلبة الفرس تارة وغلبة الروم تارة أخرى على تلك البقاع ضيع الثقة بالدولتين ، وهيا نفوس العرب لقبول دعوة جديدة ولا سيما الدعوة التي تأتيهم من أبناء جنسهم في الجزيرة العربية وبها اعتزازهم على العجم كافة من فرس وروم ، واتفق في تلك الفترة انقطاع الهبات التي كان رؤساء العشائر يتلقونها من قياصرة الدولة وولاتها فبرموا بها وودوا لو انقلبوا عليها ساعة يأمنون كيدها ويؤمنون الصلة بينهم وبين خصومها .

ويؤخذ من رسالة فجيتيوس Végétius في علم الحرب أن نظام الجيش الروماني في الغرب والشرق كان قد تعاوره الخلل قبل ظهور الدعوة الحمدية بأكثر من قرنين ، ففي هذه الرسالة يقول فجيتيوس الذي يدعونه إمام أساتذة الحرب بين الغربيين : إن «اللجيون» قد وهن وأضمر حل ويدرك من أسباب ونهه وأضمر حلاته أن مناصبه الكبرى أصبحت تمنح للمحاباة والصناعة بعد أن كانت وقفًا على الكفاية والخدمة الطويلة ، وإن عامة جنوده يهربون منه ويؤثرون الخدمة في الفرق المتطوعة ؛ لأنهم يستقلون تربناته وأسلحته ويستقلون جزاءه ويضيقون ذرعاً بوطأة نظامه .

وقد أتيحت للريعية في الشام والبلقاء فرصة حسنة للمقارنة بين حكم العرب وحكم الرومان قبل الواقع الفاصل الذي دارت فيها الدائرة على الجيوش الرومانية . فقد كان رجال الجيش الروماني يهبطون المدينة فينبهبون بيوتها وغلالتها ويستبيحون أعراضها ويهتكون حرماتها ويسكرن ويعربدون فلا يأمنهم أحد مطمئن في ماله

أو غير مطعمون منه في شيء على الإطلاق ، وإنما هي العربة والضراوة والاستخفاف ، ثم جاءهم قوم لا يعتدون على عرض ولا يقربون الخمر ولا يعفون عن يقربها منهم ولو كان من عليتهم ، ويقيمون في المدينة ثم يرحلون عنها فيردون الجزيرة إلى أهلها ؛ لأنهم إنما أخذوها لحمايتهم وحمايتها ، فكانت المقابلة بين الحكمين مدعوة إلى التراخي في الدفاع عن الحكم القديم وتنى الغلبة للحكم الجديد ، وقد تتجاوز ذلك إلى المساعدة الظاهرة كما حدث من بعض العرب المسيحيين والوثنيين على السواء .

\* \* \*

بل ربما تجاوزت كل هذا إلى إزعاج ثقة القادة بأنفسهم عند المقابلة بينهم وبين قادة خصومهم .. فمما يروى في هذا المعنى وهو كثير أن أخا القيصر وقائده سأل رجلاً من قضاة عن شأن المسلمين بعدما أقام بينهم أياماً ، فقال له : «هم رهبان بالليل فرسان بالنهار ، لو سرق ابن ملكهم قطعوا يده ، ولو زنى رجموه إقامة للحد ، فقال القائد : لمن كنت صادقاً لبطن الأرض خير من لقاء هؤلاء على ظهرها » .

ولما بدأت المعارك بين العرب والدولتين كان العرب ربما أخطأوا فلم يضرروا ضربتهم في موضعها فيتسع لهم الوقت لإصلاح الخطأ والرجوع إلى الخليفة لطلب النجدة والمشورة ؛ لأن أعداءهم مشغلون أبداً بنزاع أو فتنة أو ريبة . أما الروم والفرس فلم يكن لهم متسع لإصلاح خطأ يخطئونه وكثيراً ما كانوا يخطئون ، فبدأت المعارك بين الفريقين وعند أحدهما كل مظاهر الأسباب التي تدعو إلى النصر ، وعند الآخر كل حفائق الأسباب التي تدعو إليه .

وقد اتفقت كلمة الصحابة على حرب فارس والروم ، وسيف الله بوادي الوبر في اليمامة لم يطل استقراره في غمده بعد وقعة عرباء .

وهناك حلقات من الحوادث توسيع لنا أن نعتبر حرب فارس الثانية امتداداً للوقعة الأولى بذى قار ، أو استئنافاً لتلك الواقعة بعد فترة لا تخسب طويلة في تواريخ النزاع بين الأمم ، وهي نيف وعشرون سنة ، فالقبائل التي ارتدت بالبحرين وقبائل تغلب التي انحدرت مع سجاج من الجزيرة كانت كلها من أتباع الدولة الفارسية على صورة من صور التبعية في ذلك الزمان ، وكانت تعيش كلها في ظل تلك الدولة من أيام المنادرة إلى زوال ملوكهم بعد وقعة ذى قار .

والبطلان اللذان تعودا ضرب الفرس والإغارة على دهاقينهم في تلك الأصقاص كأنها من بنى بكر الذين نهضوا بالعبء الأكبر في وقعة ذي قار، وما برح العداء بينهم وبين الفرس والقبائل التي توالى عليهم على أشد ما يكون: وهمما المثنى بن حارثة الشيباني وسويبد بن قطبة العجلاني، وكلاهما على ذكر من هزيمة الفرس وعلى خبرة بقتالهم في أطراف العراق، وقد صحب المثنى النهر في غاراته حتى بلغ القطيف وهجر ولم يقف له أحد في طريقه، فهذا مع عجز الفرس عن تأديب رعاياهم في اليمن لدخولهم في الإسلام قضيا على تردد الخليفة في أمر البعثة الفارسية، فصحت عزيمته وعزيمته أصحابه على تجريدها بعد الفراغ من حروب الردة بأسابيع معدودات.

\* \* \*

وقد علمنا من دأب الخليفة الصديق أنه كان لا يبرم أمراً إلا أحكم تدبيره مرحلة مرحلة من طريقه إلى منتها ..

وهكذا كان شأنه في البعثة الفارسية: فإنه ندب لها قائدين هما خالد بن الوليد، وعياض بن غنم، وأمر خالداً أن يتوجه إلى الأبلة ثغر الهند كما سماها، وأمر عياضاً أن يتوجه إلى المصيخ بشمال العراق، فأيهما بلغ الحيرة قبل الآخر كان هو قائد الجيشين معاً ووجبت طاعته على زميله، وقال لهم: «إذا اجتمعتما بالحيرة وقد فضضتما مسالح فارس أمنتتما أن يؤتى المسلمين من خلفهم فليكن أحدكم رداءً للمسلمين ولصاحبه وليقتحم الآخر على عدو الله وعدوكم من أهل فارس دارهم».

خطة محكمة يبلغ بها الخليفة مقاصد شتى في وقت واحد .. وفيها ذكاء المنافسة بين القائدين، وفيها تشتيت جهود الفرس في الدفاع عن بلادهم، وفيها تدبير النجاة سلفاً لمن يحتاج إليها من الجيشين، وفيها تيسير أمر الماء والكلأ في الطريق للجيشين معاً؛ لأن أمواء الطريق ومراعيه تضيق بالجيشين المجنعين إذا سارا في طريق واحد.

وكان الصديق وإن وانه يعلمون أن المسألة في هذه الحرب مسألة يقين وعزيمة وليس مسألة كثرة وهيئه ..

فحرص لهذا على أن يتجنب الجيوش الإسلامية مخاوف المرتدین ونكباتهم، وأوصى القائدين بألا يقبلوا أحداً منهم، وألا يكرها أحداً من غير المرتدین على المسير في جيشهما مالم يقبل على الحرب برضاء منه ورغبة، ولما نظر خالد إلى من حوله يرفض كثيرهم ويبقى قليلهم كتب إلى الخليفة يستمدّه، فأمده بفارس واحد

هو القعقاع بن عمرو التميمي .. فعجب أصحابه وقالوا له : أتمده برجل واحد؟ ..  
قال : نعم؟ لا يهزم جيش فيهم مثل هذا؟

ولم تمض أيام حتى ظهر للمسلمين أنه مدد كاف وأى كفاية ، فإن ثقة الناس  
بجيش يكمن القعقاع فيه ويتولى قيادته خالد بن الوليد قد جاءت بالتطوعين للقتال  
من كل صوب وحصب . فبلغ جيش خالد يوم شارف ميدان القتال قرابة عشرة  
آلاف عدا جيش المثنى بن حارثة وهو يبلغ ثمانية آلاف ، ولم يتقدم المسلمين خطوة  
في ميدان القتال حتى كانت للقعقاع وقفه لعلها أنقذت الجيش كله وأنقذت البعثة  
كلها من بدايتها ، ولم يكن أحد ليعلم ماذا تكون العاقبة لو لا تلك الوقفة التي تعلق  
بها الكثير من مصير جيش الفرس ومصير جيش المسلمين .

ففى الوجعة الأولى ، دعا القائد الفارسى - هرمز - خالداً للمبارزة قبل التحام  
الجيشين ، وأضمر نية الغدر به حين يخرج منفرداً بين الصفين ، فوكل به شرذمة  
من فرسانه ينقضون عليه وهو مشغول بمبارزته فى رفع الجيش العربى بمقتل قائدہ كما  
سبق إلى وهمه ، ويطبق الجيش الفارسى بعده الكبیر على الجيش العربى بعده  
القليل ، فتكون الغلبة لأكبر الجيшиين وأكمل العددين .

أوشكت هذه المكيدة أن تتم على النحو الذى دبره هرمز لو لا أنه أخطأ الحساب فى  
اغتراره بقوته وجهله بصلة خالد فى مبارزته ، فظن أن الجولة بينهما تطول قبل أن  
يخرج فرسانه للغدر بخالد ، ولكنه صرع فى جولة واحدة وفوجئ أصحابه بهذه  
السرعة ، فاقتربوا من خالد على عجل وهو مشغول بالإجهاز على قائهم ، وإذا  
بالقعقاع أسرع إليهم من لمح البصر ومن ورائه جيش المسلمين بحملته يضرب فى قطيع  
مذعوراً مأخذ المفاجأة ومهابة هذه الصولة العاجلة ، فكانت وقعة اليوم وقعة رجلين فى  
جولة واحدة ، تلتها الجولات اللاحقات التى ترسمت خططاها وسارت على هداتها .

سار خالد إلى العراق فى أوائل السنة الثانية عشرة للهجرة النبوية ، وأتم فى سنة  
واحدة مما أعيى الرومان أن يتموه فى أجيال .

وقد تكتب فى شرح وقعته بالعراق مجلدات طوال يستغرق بحثها ومعارضتها  
رواياتها مئات الصفحات ، ولكننا لا نتوسع فى ذلك الشرح هنا؛ لأن أعمال خالد  
تعنىنا فى هذا الكتاب لمقصد واحد ، وهو الرجوع بها إلى مصدرها من نفسه وعقله  
ومقومات شخصه .

وفي هذا حسبنا أن نقول على الإجمال قبل الإشارة إلى وقعته إنه لقي الفرس وأولياءهم في خمس عشرة وقعة لم يهزم ولم يخبط ولم يخفق في واحدة منها، وأن قواداً من المسلمين أخطأوا في حروب الربدة وحروب الفرس والروم كما حدث من عكرمة وشرحبيل وأبي عبيد وخالد بن سعيد ، ولكنَّ خالداً لم يخبط فقط عن خدعة أو عجلة أو قلة أهبة ، وكان يسير بجيشه أبداً على تعبئة كاملة؛ ليقاتل عدوه حيث لقيه مفاجئاً أو غير مفاجئ ، وكان أبداً كما وصفه عمرو بن العاص : «في أناة القطة ووثبة الأسد» فلا يهمل الحيطة ولا يجعل التعويل كله على الشجاعة دون الحزم والخيالة ، ولا يعز عليه أن يتحامى لقاء عدوه في بعض الساحات لينتقل به إلى المكان الذي هو أصلح لحركاته وأعون له عليه ، ومن علمه بفنون القتال أنه كان يحارب بثمانية عشر ألفاً وكأنه كان يحارب بخمسة أضعاف هؤلاء . فإذا أرسل أربعة آلاف أو ثلاثة آلاف إلى مكان يغبون فيه ، فذاك أجدى من تسخير الجيش كله أو تسخير عدد منه يربو على الحاجة الضرورية .. فإن طرأ في خلال مسيرة ما ليس في الحسبان ، فمعلوه في هذه الحالة على سرعة خاطفة كسرعة الباشق وهو ينقض على فريسته ، فلا تشعر الفرقة التي أشخاصها إلى مكانها بالحاجة إليه حتى يكون معها كأنها لم تفارقه ولم يفارقها .

فهي شجاعة ويقظة وخبرة وسرعة ومعرفة بما هو لازم في وقت لزومه ، ولم تخذله خصلة من هذه الخصال فقط في ساحات فارس ولا في ساحات الشام مع اختلاف الميادين واختلاف الأحوال واختلاف الأعداء .

وقد كانت تعبئة خالد في المسير تشبه التعبئة التي جرى عليها العرف في أيامه ، وهي قسمة الجيش إلى ميمنة ويسرة وقلب وطليعة تسقيه ورده يلحق به ؛ ليحمي ظهره أو يلبيت في موضع من الموضع كميناً ينزل إلى الساحة على غير انتظار؛ لتقوى به سواعد أصحابه وتنخذل به عزائم أعدائه .. ولكنَّه كان عند القتال يفتَن باتخاذ طريقة الهجوم أو الدفاع كما توحى بها ضرورة الساعة ، فيقاتل بالصفوف كما يقاتل بالكراديس ، ويواجه خصميه أو يدور عليه ، ويتراجع أمامه أو يعن في الهجوم على كبة جمعه ، ويحصره أو يخلع له سبيل الهرب ، حسبما تدور به المعركة في أثنائها أو توحى به طوالها قبل ابتدائها .

فلما عقدت له القيادة على البعثة الفارسية أرسل جيشه على فرق ثلاث من

طرائق مختلفة ، فقدم المثنى على رأس فرقة ، ثم ألحق به عدى بن حاتم صاحبه في حرب بني أسد ، ثم لحق بهم على رأس جيشه وواعدهم موضعًا إلى الجنوب الغربي من البصرة الآن ، ولعله توخي تسهيل السقى والمرعى بهذا التقسيم ، ثم اختبار الطريق بقيادة الرجل الذي كانت له سابقة الدراسة بهذه الدروب .

وكتب إلى هرمز قائد الفرس يخирه بين الإسلام والجزية أو الحرب ويقول له في ختام كتابه الوجيز : «جئتك بقوم يحبون الموت كما تحبون الحياة» ثم عدل إلى كاظمة بعد أن كان موعده الأول «الحفير» ؛ لأنها كانت على ما يظهر أوفق لتعبئة جيشه .

وهناك التقى بجيوش الفرس - وعلى رأسهم هرمز - فوقيت بينهم الوقعة التي سبقت الإشارة إليها وتعرف باسم ذات السلاسل ؛ لأن الفرس كانوا يوثقون أنفسهم فيها بالسلاسل جماعات جماعات ليثبتوا في القتال ولا يتأنى لهم الفرار إن أرادوه ولئن صرخ هذا القد كانت مخاوف الشك فيه أظهر من صدق العزمية والطمأنينة إلى النية القوية .

ولما تبدد جيش هرمز تعقبه المثنى بن حارثة وعبر الفرات ؛ ليأخذه متفرقًا قبل أن تتجمع فلوله حيث تأمن احتشاد الملاحقة وراءها ، ولكن الفرس علموا بعد مقتل هرمز وتفرق جيشه أنهم مهددون في «المدائن» عاصمة ملكهم فحشدوا للاقاء المسلمين جيشاً عظيماً بقيادة قارن بن قريانس يعاونه أميران من بيت أردشير . فأدرك فلول هرمز في «المدار» وضمهم إليه ، وكان المثنى قد علم بخروج هذا الجيش العظيم واجتماع الفلول المتفرقة إليه فكتب إلى خالد يستأمره ويستمدء ، فكان خالد هو الجواب ..

ووصل خالد إلى المدار وهو كامل التعبئة ، فتصدى قارن لمبارزته على عادتهم قبل بداية القتال ، فنهض إليه خالد ومعقل بن الأعشى يستبقان وأراد معقل أن يحمي خالداً من مثل مكيدة هرمز فيتلقي الضربة دونه أو يسبقه إلى قتل قارن ، وierz عدى ابن حاتم وعاصم بن عمر لمنازلة الأميرين ، فظفروا بهم جميعاً ثم اشتباك الفريقان في ملحمة حاربوا فيها ، كما قال المؤرخون حرب حنق وضغينة ، وبلغ بغضهم بعد القتلى من الفرس ثلاثة ألفاً ، ولو لا النهر ول الساد الفرس بالسفن ل كانت المقتلة أعظم من ذلك ولم يكدر يفلت من الموت أحد .

\* \* \*

ورانت الحيرة بعد وقعة المذار على عقول القادة من الفرس ، فخجل إليهم أن في هؤلاء العرب سرًا لا يدركونه ، وأحبوا أن يحاربوا أفthem بأفة من جنسها ، فاستعنوا بأولئك من أبناء القبائل العربية فيما بين النهرين ، واشترك هؤلاء في كثير من الواقع التي دارت بين الفرس والمسلمين بعد وقعة المذار ، وضايقو المسلمين غير قليل في الوقتين التاليتين بالوجلة وأليس .

وكان خالد كعادته في الحيطة والمبادرة ، فاستبقى طائفة من جيشه في البلاد التي فتحها حماية لظهوره واستعداداً لمن يجترئ عليها بعد مسيره ، وتقدم إلى الوجلة على تعبئة كاملة من معه جمیعاً ، ثم فصل طائفتين من الجيش في أثناء الطريق ؛ ليكمنا على مقربة من الوجلة ويلتفا في ساعة الخرج بالجيش الفارسي من ورائه . فطالت المدافعة والراوغة بين الفريقين قبل أن يظهر الكمينان ، وتردد النصر بين الفرس والمسلمين تارة هنا وتارة هناك حتى ظن الفرس أنهم من النصر قاب قوسين أو أدنى ، ثم ظهر أحد الكمينين وظهر الكمين الآخر قبل أن يفيق الفرس من دهشة الكمين الأول ، فتولاهم إعياء اليأس بعد إعياء المصايرة والمحايدة ، وولوا مدبرين وهم يتخففون من السلاح والعتاد في مهربهم .. فكثر منهم القتلى والأسرى كما كثر نصيب المسلمين من الغنائم والأسلاب .

وجاءت بعد وقعة الوجلة وقعة «أليس» وهي أعجب الواقع في حرب العراق بما اتفق فيها من صنوف الحيلة وصروف المقادير ومعارض النعمة وعواقب الرجاء مع الغالب وعواقب اليأس والقنوط مع المغلوب ، ولعلها هي الواقعة الخامسة في النزاع بين المحسية والإسلام .

راغ الشاهنشاه تلاحق الهزائم على جيشه ، وغاظ العرب الموالين له أن يؤخذوا في حمامهم ، وأنفوا أن يهانوا ولا يراهم الناس كفاء لتلك القبائل الواغلة عليهم ، فتقاسموا في الرقعة الوسطى بين ديارهم جمیعاً وهي «أليس» ، وانتظروا هناك جحافل من الفرس وعدوهم أن تربى في العدد والعدة على كل جيش نزلوا به إلى الميدان في المعارك الماضية .

وهنا تراءى في الموقف أصعب المقادير ..

فإن «بهمن جاذبيه» قائد الفرس الذي أمره الشاهنشاه بالسير إلى «أليس» أثار عنه قائداً آخر يدعى جابان ، وشخص هو إلى المدائن ليلقى مولاه ويقلب معه الأمر

على وجوهه في مسائل شتى لا تغنى فيها المراسلة غناء الحديث والمشاهدة ، ول يأتي من المدائن بعد آخر يضاف إلى جيشه الأول وإلى جموع القبائل العربية عند الفرات ، وقال جبابان وهو يودعه : «كفتك نفسك وجندك عن قتال القوم حتى الحق بك ، إلا أن يعجلوك» .

وبلغ المدائن فإذا مولاه مريض يوجد بنفسه ، وليس نظام الوراثة على عرش فارس في ذلك الحين من الواضح والاستقرار بحيث يطمأن إليه إذا مات الملك والجيش بعيد والتربصون كثير والشيع في البلاد أكثر من المتربيسين ..

فبقى «بهمن» في المدائن ، ووصل جبابان إلى «أليس» قبل أن يصل إليها خالد فألقى أثقاله وأمر بتهيئة الطعام ، ووصل خالد وهم مقبلون على طعامهم لا ينتظرون وصوله ، فلبثوا على طعامهم ؛ لأنهم أمروا من جهة ألا يعجلوا إلى القتال حتى يوافيهم قائهم الكبير ، وأنهم من جهة أخرى لم يحسبوا أن خالداً ليس بالذى يلقى أثقاله وهو على تعبئة كاملة مستعد للنزال في كل لحظة ؛ لأنهم على ما يظهر كانوا يواجهون القتال أبداً كأنهم يواجهون ساحات الصوالح والأكر<sup>(١)</sup> أو ساحات المبارزة في «الألعاب الرياضية» : إنما تبدأ فيها المبارزة باتفاق الطرفين ..

ولكنَّ خالداً ضرب ضربته الأولى في الجموع العربية ، فقتل قائمها وأثنى في القتل في صفوفها ، وثار الفرس إلى السلاح مكرهين ؛ لئلا يهلكوا خالداً حتى يفرغ من الجموع العربية ويتحول إليهم بين لحظة وأخرى .

فثبتت الجموع العربية حين أسعفتها النجدة ، وثبت الفرس وطال بهم الشبات لعلمهم أنه صبر ساعات ثم يدركهم قائمهم الكبير ، وابتلى المسلمين من هؤلاء وهؤلاء ببلاء لم يعهدوه من القوم قبل ذلك اليوم ، فاشتد الأمر بخالد وثاب إلى الله يستلهم العزم للMuslimين وينذر له الضحايا إن منحه أكتاف أعدائه ، «فلا يستبعى منهم أحداً يقدر عليه حتى يجري نهرهم بدمائهم» .. وفي هذا النذر بقية من البدوية المخزومية لا تخفي على اللبيب .

طال صبر الفرس فنفذ ..

وتتساقط رءوس العرب الموالين لهم فجزعوا ..

(١) الصوالح جمع صوجان ، والأكر جمع كرة .

ولاحت خالد لواحة النصر الذى سأله الله ، فلم ينس نذره ونادى فى المسلمين : «الأسر . . . الأسر . . . لا تقتلوا إلا من امتنع» ؛ لأنه نذر ليجرين النهر بالدماء ، فليجر إذن بالدماء .

وأمر بضرب أعناق القوم فى النهر وقد حبس ماءه ، فلم يجر بالدماء ! لأن الدماء تترقرق ولا تسيل ولو قتل أهل الأرض ، كما قال له أصحابه .. فأطلق الماء فسال بالدم أحمر قانياً ثلاثة أيام .

\* \* \*

وحمادى ما يقال فى الاعتذار لخالد من هذه النكمة المفردة فى تاريخه صدر الإسلام أنها كانت شرعة الحرب فى تلك الأيام ، وأنه كان يدين بها أناساً صنعوا بالملل الأخرى مثل ما صنع بهم فى هذه المعركة ، وعاملوا أسرى الحرب ومن لم يحاربواهم فقط مثل هذه المعاملة فى حربهم مع العرب والدولة الرومانية ، وأن خالداً حسب أن هذه الذبائح قربان إلى الله .. ودماء المشركين أشبه القرابين بعيادين الحروب ، وهو حسبان يوم صرامة طبعه ويحيك فى صدر رجل الحرب وسليل رجال الحرب منذ أمد بعيد ، وأكبر الظن عندنا أنه لو كان قائداً الجيش رجلاً من طالت صحبتهم للنبي عليه السلام كأبى عبيدة أو سعد بن أبى وقاص أو عمر بن الخطاب لتتوسل إلى الله بغیر هذه الوسيلة حين أزم الموقف وجذ الجد في معركة «أليس» .. فقد صفح عمر بن الخطاب عن أسرى السواد وظفر المسلمون بألف الأسري في معارك العراق والشام ومصر ، فسرحوهم وعاملوهم بحكم الأسري في القرآن الكريم ، وقد اختلف فقهاء المسلمين في جواز قتل الأسري من غير مشروكي العرب ، فلم يجزه من أجازه منهم إلا لجسم مادة الفساد ، إن خيف ألا تحسم بغیر هذه الذريعة ، وقد كانت مادة الفساد في أعقاب الدولة الإنسانية خليقة - ولا نكران - بضريبة من أمثال هذه الضربات .. فقد أعيت فيها الحيلة من دعوة وإقناع ومصابة ، وكانت النكبة بدوام هذه الدولة أشد على الفرس أنفسهم من نكبة القتلى في تلك المعركة الشعواء ، وهي في غرابة صروفها أدنى أن تحسب من معارك الأقدار ، وتلك هي المعارك التي يراد فيها الغالب والمغلوب على الأمر ، ولا يريدان فيه .

وقد يعلم من طوارق الحرب والسلم أن الشر الخض والخير الخض في هذه

الدنيا عزيزان أو مستحيلان ، فهذه النقطة الخالدية جاءت على غير المألف في حروب صدر الإسلام ، ولكنها عجلت بختام عهد موبوء كان لا بد له من ختام ، فخلعت القلوب وصكت الركب وزلزلت سلطان الطغاة في بلاد الفرس بل في بلاد الروم ، وكان من جرائها أن الأمسكار التي كانت تفزع من حصار خالد لها كانت تلقى بأنفسها في أحضان غيره من قادة المسلمين ، كما أسرع أهل دمشق إلى ابن الجراح يلتسمون مصالحته ؛ مخافة الفتح عنوة على يد ابن الوليد .

\* \* \*

كانت هذه الواقع تتوالي يوماً بعد يوم وتتوالى معها البرد<sup>(١)</sup> إلى المدينة بأخبار النصر وغنائم القتال ، فلا يفرغ الناس من حديث بريد حتى يتبعه ما وراءه بنصر جديد .. وسبقت ضربات خالد كل آمال الآملين في سرعة الظفر بدولة الأكاسرة ، فقال أبو بكر وهو يبلغ الناس أنباء المظفر ليزفوا بشراها إلى الجزيرة العربية : «يا عشر قريش .. عدا أسدكم على الأسد فغلبه على خراذيله<sup>(٢)</sup> .. أعمقت النساء أن يلدن مثل خالد؟» .

ثم سلمت الحيرة - بلد النعمان وموئل نابعة بنى ذبيان - فكان لتسليمها صدى بين أبناء العروبة لا يعدله صدى الفتح في بلد من البلدان ؛ لأنها كانت في عالم الشعر والبلاغة حدثاً على كل لسان .

إلا أن الخليفة الذي عرفناه رجلاً حصيف الجرأة ، جرىء الحصافة ، لم ينس اليقين مع الحيطة ولم ينس الحيطة مع اليقين .. وأدركه الخذر في هذه المرحلة من مراحل الحرب الفارسية ، فجنجح إلى الأناة والتريث وأخذ بعنان خالد فلم يأذن له أن ينطلق وراء الحيرة حتى يوافيه زميله عياض بن غنم ويأمن كلاهما من ورائهمما غدرات الطريق ، وحجة الخليفة في ذلك أظهر من أن تخفي . فمن تجاوز الحيرة أحاط به الفرس من اليمين والروم في الشام من اليسار ، ثم إن السواد نفسه إقليلم حديث العهد بالإسلام لم ترسخ فيه قدمه ولا يؤمن تركه والتطوح بعده إلى حمى الدولة الفارسية في عواصمها من وراء النهرتين ، وقد نهى إليه ولاشك أن فلول العرب المهزومين هجرروا حوض العراق وأوغروا في الصحراء إلى دومة الجندي يتجمعون ويتربيصون ، وفي الشام أراجيف عن تعبئة القيصر لجيوشة لا تغمض

(١) البرد : بضمتين جمع بريد .

(٢) الخراذيل : جمع خردولة وهي القطعة الكبيرة من اللحم .

عنها العيون قبل أن تستقر الطرق وتمهد مواطع الفتوح ، فإن لم يخرج عياض بن غنم من معاقل دومة الجندل بين العراق والشام مالكًا زمامها وزمام ما حولها ، فكل خطر هناك محتمل ، وكل عجلة قد تجر إلى وبال .

ولكن الفرس الكريم الذي يحبس في الخلبة يعاني من أمان الحبس ثقلة لا يعانيها من تعجل العوacb ومكافحة الأخطار . فحز فى طبع خالد جذب العنان وأقام فى انتظار زميله قرابة عام وهو يسمى سنة نساء ، ولو كتب لرجل غيره أن يظفر فى هذه السنة المستريحة بمثل ما ظفر به لارتفاعه لنفسه سجل عمر كامل ، لأنه خاض ثمانى وقائع فيما يليه من البلاد لم يحسبها وقائع تحصى ، وله فى كل وقعة منها نصر يعتز به قائده فخور .

وقد عرضت خالد فى هذه السنة وما قبلها عوارض شتى تدخل فى الحساب أو تأتى من هنا وثم على غير حسبان . فتصرف فيها جمیعاً تصرف الرجل الذى خلق للتقلب فى أجواء الحرب كما خلق السمك للتقلب فى الماء ، فلا تفجؤه حالة من حالاتها بما يربكه أو يعيشه .

البدوى لاعهد له بسفينة غير سفينة الصحراء - وهى الجمل - ولكن خالدًا غنم السفن الفارسية بعد وقعة «أليس» فأركب جيشه فيها ليكتفى ويكتفى مطاياه مشقة السير ، فلم تنقله السفن إلا قليلاً حتى جف الماء ولصقت بالقاع ؛ لأن الفرس تسامعوا بمسيره فى النهر فأوصلوا قناطر الخيرة وحبسوا الماء عن مجراه ، ولو بدوى غير هذا البدوى فوجئ بهذه الحيلة الخضرية وهذه اللعبة الهندسية لوقع فى «حيص بيص» وترك السفن فى قاعها ورجع إلى مطاياه .. ولكنه أبى إلا أن يبلغ بالسفن إلى حيث شاء ، فانبثت فى نفر من أصحابه كالبزا إلى القناطر وأطلقوا ماءها ولبשו هناك فى حراستها وفي انتظار السفن التى ارتفعت براكبها كأنهم يشهدون غريبة من غرائب السحرة تبعث بالسفينة بين بر يابس ونهر غزير ..

وحفروا له فى الأنبار خندقاً ، ثم احتمموا وراء الخندق بحصن ينظرون إليه من أعلى ، كأنهم يهزأون به ويستعجزونه أن يعبر الخندق وأن يفلح فى علاج الحصن إذا وصل إليه ، فلم يلبث أمام الخندق كثيراً ولا قليلاً بل أمر لتوه بنحر الإبل العجاف وألقى بها فى الخندق فسدته ودعا جيشه إلى العبور عليها ، فأصبح من فى الحصن سجناء فى يديه ، وتسلوا إليه أن يرسلهم فى سبيلهم مجرددين من

السلاح والمتع ، وهم يحمدون الله على النجاة من يوم كيوم «أليس» ، فأجابهم إلى ما طلبوه .

وعلم أن عقة بن عقة يحشد له في عين التمر حشوداً من تغلب وإياد وأصحاب المتنبهة سجاج ، ويوجه الفرس بأنه ند للعرب ؛ لأنه أخبر بهم من غيرهم ، فوثب على معقله بالصحراء وهو كدأبه على تعبئة كاملة ، وبصر بـ«عقبة» حين دنا من الموقع فقال لصاحبه : أكفونا ما معه فإني حامل عليه بنفسى .. ثم احتضنه وحمله أسيراً وهو لا يتوقع أن يؤخذ من أساليب القتال العربي بهذا الأسلوب العجيب في كل قتال . وقد كان خالد يعمد إليه كلما بدا له أن يوجز في الحركة ويضرب قلب أعدائه بضرب عميدهم المطاع فيهم ، فيصيب ما أراد .

وأعطى الدعوة حقها كما أعطى القتال حقه في كل معركة بما تقتضيه وتحويه إليه .. فكان إذا لقي العرب سألهم مذكياً فيهم نخوة العروبة : «وَيُحَكُّمُ ، أَنْتُمْ عَرَبٌ؟ فَمَا تَنْقِمُونَ مِنَ الْعَرَبِ؟ أَوْ عَجْمٌ ، فَمَا تَنْقِمُونَ مِنَ الْإِنْصَافِ وَالْعَدْلِ؟» .

وكان يعين الحمية الدينية في جيوشهم بما يغرى النفوس من نعيم الدنيا ومتع الحياة ، فأباح الأسلاب من سلبها بالغاً ما بلغ قدرها ، وربما قسم للمقاتل الواحد في بعض الواقع ألف دينار فلا يستكثرها عليه ولا ينتزع منه غنيمة وقعت في يديه . وقال لهم يوماً بعد وقعة المدار : «ألا ترون إلى الطعام كرفع التراب؟ والله لو لم يلزمنا الجهاد في الله والدعاء إلى الله عز وجل ولم يكن إلا المعاش لكان الرأى أن نقارع على هذا الريف حتى تكون أولى به ، ونولي الجموع والإقلال من تولاهم من اثاقل عما أنتم عليه» .

وأحكم الصلح كما أحكم الحرب ، فكان عهده مع أهل الخيرة ثورجاً للعقود من قبيله ، وكان يصلح المسلمين صلح من يعني كل حرف يخطه بيمنيه ، فلا يزيد ولا ينقص .. قال في عهد أهل الخيرة : «هذا ما عاهد عليه خالد بن الوليد .. نقباء أهل الخيرة ورضى بذلك أهل الخيرة وأمرؤهم به ، عاهدهم على مائة وتسعين ألف درهم تقبل في كل سنة جزاء على أيديهم في الدنيا ، رهبانهم وقسsemهم إلا من كان منهم على غير ذى يد حبيساً عن الدنيا تاركاً لها .. وعلى المنعة ، وإن لم يمنعهم فلا شيء عليهم حتى يمنعهم . وإن غدروا بفعل أو قول فالذمة منهم بريئة .. وكانت كتابة هذا العهد في شهر ربيع الأول سنة اثننتي عشرة هجرية» ، وعلى قدر

سطوته الجائحة بمحاربيه ومعانديه كانت رعايته ورفقه بأولئك المظالم الخالدين من زراع تلك البلاد .. فللمرة الأولى في التاريخ من قبل بابل ونيرو ، رأى فلاحو السواد حاكماً يحفظ لهم غلاتهم وينصفهم من دهاقينهم - أو مستغليهم - ويستمع شكاية ضعيفهم من قويهم ويشرع بينهم شرعة المساواة والأمان ، وبلغ من رفق الحكم الجديد برعاياه - مسلمين وغير مسلمين - أنه تكفل بالعبد إذا تحرر ، وبالغني إذا افتقر ، وبالعائل إذا انقطع عائلوه ، وهذا مثل ما تكفل به الحكم الجديد في كتاب خالد .. قال : «إنى دعوتهم إلى الله وإلى رسوله فأبوا أن يجيبوا ، فعرضت عليهم الجزية أو الحرب ، فقالوا لا حاجة لنا بحربك ، ولكن صالحنا على ما صالحنا عليه غيرنا من أهل الكتاب في إعطاء الجزية وإنى نظرت في عدتهم ، فوجدت عدتهم سبعة آلاف رجل ، ثم ميزتهم فوجدت من كانت به زمانة ألف رجل ، فأخرجتهم من العدة ، فصار من وقعت عليه الجزية ستة آلاف فصالحون على ستين ألفاً وشرطت عليهم أن عليهم عهد الله وميثاقه الذي أخذ على أهل التوراة والإنجيل : ألا يخالفوا ولا يعينوا كافراً على مسلم من العرب ولا من العجم ، ولا يذلوهم على عورات المسلمين ، عليهم بذلك عهد الله وميثاقه ، أشد ما أخذه على نبى من عهد أو ميثاق أو ذمة ، وإن خالفوا فلا ذمة لهم ولا أمان ، وإن هم حفظوا ذلك ورعيوه وأدوه إلى المسلمين فلهم ما للمعاهد وعليها المنع لهم ، فإن فتح الله علينا فهم على ذمتهم ، لهم بذلك عهد الله وميثاقه أشد ما أخذ على نبى من عهد أو ميثاق ، وعليهم مثل ذلك ألا يخالفوا ، وجعلت لهم أيماناً شيخ ضعف عن العمل ، أو أصابته آفة من الآفات ، أو كان غنىًّا فافتقر وصار أهل دينه يتصدقون عليه ، طرحت جزيته وعييل من بيت مال المسلمين وعياليه ، ما أقام بدار الهجرة ودار الإسلام ، فإن خرجوا إلى غير دار الهجرة ودار الإسلام فليس على المسلمين النفقة على عيالهم . وأيما عبد من عبادهم أسلم أقيم في أسواق المسلمين فبيع بأعلى ما يقدر عليهم في غير وكس ولا تعجیل ودفع ثمنه إلى صاحبه ، ولهم كل ما لبسوا من الزى إلا زى الحرب ، من غير أن يتشبهوا بال المسلمين في لباسهم ، وأيما رجل منهم وجد عليه شيء من زى الحرب سُئل عن لبسه ذلك ، فإن جاء منه بخرج ولا عوقب بقدر ما عليه من زى الحرب ، وشرطت عليهم جباية ما صالحتهم عليه حتى يؤدوه إلى بيت مال المسلمين ، عملاً لهم منهم ، فإن طلبوا عوناً من المسلمين أعينوا به ، ومؤونة القواد من بيت مال المسلمين» .

وقد عزلت هذه الرعاية من جانب وتلك السطوة من جانب آخر عزلاً فاصلاً بين الرعاة والرعاة في السواد وفي الديار الفارسية ، فنظرت الدهماء إلى الحرب كأنها حرب على الرعاة وحدهم لا ناقة لهم فيها ولا جمل ، فلا هي تعنيهم ولا هم يخشون من عواقبها العاجلة أو الآجلة ، بل هم بهذه العواقب ينعمون وإليها يتشوّقون .

\* \* \*

وكانت وقعة الفراض آخر أعمال خالد الكبار في العراق وأوفاها دلالة على عجز الدولتين معاً ، دولة الفرس ودولة الرومان الشرقية ، عدا ما فيها من الحوادث التي هي أصلح ما تكون للتفرقة بين مغبة العمل الواحد تأثيره الأمة في عهد إقبالها وتأثيره الأمة في عهد إدبارها ، فهو ضربة موت من ناحية وهو من الناحية الأخرى كالضررية التي تشحذ عزيمة المضروب وترد التوازن إليه .

الفراض في أعلى العراق بين مسالح الفرس والروم يوشك هؤلاء وهؤلاء فيها أن يتنازروا متقابلين ، وقد هبط عليها خالد في وثبة من وثباته ، فتألب عليه هناك عرب البادية وجيش الروم وكان وشيئاً أن يتائب معهم جيش من الفرس لولا ما شغلوا به من أمر العرش ووراثته والمتنازعين عليه ، وقال الروم لخالد كما قال الفرس بعد ذلك لأبي عبيد : إما أن تعبروا إلينا وإما أن نعبر إليكم ، فلم يصنع خالد صنيع أبي عبيد بل قال لهم : اعبروا أنتم إن شئتم ، وتركهم حتى يعبروا اليحصارهم بينه وبين النهر فلا يهرب منهم هارب ، وأرسل الفرسان والرامحين ليعرّلوكهم قطيعاً قطيعاً ويضيقوا عليهم مسالكهم ، ثم يحصدوهم حصداً وهم أشبه بالمحكوم عليهم في ساعة التنفيذ منهم بالمقاتلين ..

على أنه لم يثبت على الفراض وثبته تلك حتى كان قد «طهر» جوف الصحراء من جموع الأعراب التي تكونت إلى دومة الجندل وعوقت عندها زميله «عياضاً» قرابة عام ، فلما تراحت أنباء فتوحه إلى عياض كتب إليه يستشيره ويستنجهه ، فكان هو على عادته أول جواب بعد رجع الخطاب ، وكتب إليه يقول :

لبت قليلاً تأتك الحالـب يحملـنـ أـسـادـاـ عـلـيـهاـ القـاشـبـ  
كتائب تتبعها كتائب

(١) السيف اللامع القاطع .

وكانت تفصله من دومة الجندل مسيرة أسبوعين فقطعها هو في أقل من عشرة أيام ، ووجد حصن الدومة مكتظاً بن فيه وحوله زرافات ضاق بها الحصن فعسكرت بالعراء ، فجعل القوم جميعاً بينه وبين عياض ، وتولى عياض حرب من قبله فهزمهم لما جاش في نفسه من نخوة المنافسة وما جاش في نفوسهم من الوجل والخيرة . وتدافع المنهزمون إلى الحصن يريدون بابه فسبقهم خالد إليه وانتزعه وحال بين النازلين في الحصن ومن حوله ، ثم استبى كل من أصابه من رجال ونساء .. ومن هؤلاء السبابايا ابنة الجودي بن ربيعة ، استباهها خالد لنفسه وقيل إنه اشتراها ، ثم بنى بها وأقام معها في دومة الجندل أيام مقامه فيها .

وكان أهل الدومة قد عاهدوا المسلمين غير مرة ونكثوا بعهودهم فأمعن القتل فيهم وجعلهم نكلاً لغيرهم . ثم قفل إلى العراق وهو مطمئن إلى غزوة الفراضي بأعلى الفرات ، فغزاها وفرغ منها كما تقدم ، وبقيت له في العراق عزمة خالدية أخرى ولكنها من نوع غير هذا النوع ، فلم يلبث أن قضاها .

بقى على موسم الحج أسبوعان وهو أول حج حان بعد تلك الغزوat المتلاحقات التي أمدده الله فيها بنصره وعونه .

أيفوته قضاء الشكر في هذا الموسم وأداء الفريضة في موعدها؟ ولم؟ الخوف من الأعداء؟ ألعائق من بعد الشقة ووعورة الطريق؟ ألعلر من الأعذار التي يعتصم بها القاعدون عن الحج برخصة من الفقهاء؟ كل أولئك عوائق لا يستهان بها ولكنها خلقت ليتلها لا لينكص عنها .. ففي خطفة الريح العاصفة خرج من أعلى العراق إلى أقصى الحجاز وأدى الفريضة وعاد إلى معسكره دون أن يعلم أحد من الأعداء ولا من المسلمين إلا أقرب خاصته المقربين ، بل دون أن يعلم الخليفة نفسه وقد كان على الحج في ذلك العالم .

ويروق بعض المؤرخين أن يحسب هذه العزيمة الخالدية من مغامراته التي تنم على فرط الثقة بنفسه ولا تتم على شيء غير ذلك ، ولكنها في الواقع دلت على ثقته بغيره كما دلت على ثقته بنفسه .. فقد علم أن معه بالجيش من فيه غنى وكفاية إذا جد في غيبته طارق داهم أو خطب حاذب .. وكفى بالشئني رائده المقدام ، وبالقعقاع صاحبه القديم وموضع ثقته الحميم .

\* \* \*

علم الخليفة بعما رأته هذه فجاءه منه ملام ، واعجاب ، وتكليف ، ووصاية : أمره بحرب الدولة الرومانية بعد هذا الفوز الذي أصابه في حروب الدولة الفارسية ، وأن يسارع إلى مرضاته الله وقتال أعداء الله ، ويكون كمن يجاهد في الله حق جهاده .

وقال له : «سرحتني تأتى جموع المسلمين باليرموك ، فإنهم قد شجعوا وأشجعوا . وإياك أن تعود إلى مثل ما فعلت ، فإنه لم يشجع الجموع من الناس بعون الله شجيك ، ولن ينزع الشجاعة من الناس نزعك . فليهينك أبو سليمان النية والحظوة . فأتمم يتمم الله لك . ولا يدخلنك عجب فتخسر وتختذل ، وإياك أن تدل بعمل فإن الله له المن ولـيـ الـ جـزـاء» .

وكتب إلى أبي عبيدة في الشام يخبره بقدوم خالد إليه ، ويقول له في كلام صريح : «سلام الله عليك . أما بعد . . . فقد وليت خالداً قاتل العدو في الشام ، فلا تخالفه واسمع له وأطعه ، فإني لم أبعثه عليك ألا تكون عندي خيراً منه ، ولكنني ظنت أن له فطنة في الحرب ليست لك . . أراد الله بنا وبك خيراً والسلام» .

فأرسل خالد إلى أبي عبيدة رسولاً يبلغه قبل مقدمه بكتاب يقول فيه : «أتاني كتاب خليفة رسول الله يأمرني بالسير إلى الشام ، وبالقيام على جندها والتولى لأمرها ، والله ما طلبت ذلك قط ولا أردته إذ وليته ، فأنت على حالي الذي كنت عليه لانعصيك ولا انحالفك ، ولا نقطع دونك أمراً . . فأنت سيد المسلمين لا تنكر فضلك ولا تستغنى عن رأيك» .

\* \* \*

وأول خاطر سبق إلى ظن خالد حين حوله الخليفة من حرب فارس إلى حرب الروم أنه عمل من أعمال «الأعيسى» كما يسميه ويعنى به عمر بن الخطاب ، وأنه نفس عليه أن ينفرد بفتح فارس فأرسله إلى ميدان له فيه شركاء من أعلام الصحابة ذوى الخطر والسابقة الملحوظة بين المسلمين .

وهو ظن بعيد يخطر على بال خالد ؛ لأنه يتوقع شيئاً من صوب عمر ولكنه لا يخطر على بال غيره . إذ لا ينفس عمر على خالد أن ينفرد بغلبة الفرس ، ثم يرسله ليغلب الروم بعد أن تأخر الفتح على أيدي كبار القواد من أجيال الصحابة ، فهذا مزيد من الفخر يتطاول إليه المتطاول ، وليس بنقص منه يتعمده خالد من يأبه

عليه . وإنما اختار الخليفة خالدًا ؛ لأن العراق كانت في هدأة من جانب الفرس بعد هزائمهم الكثيرة ، وكان في جيش المسلمين وقواده بالعراق كفاية للمثابرة على الفتح بعد أن تم التدويخ والتمهيد ؛ ولأن خالدًا كان أقرب مدد إلى الشام ولم يكن بالحجاز بقية من قوة فاضلة تضاف إلى قواتهم في حرب الرومان .. فاختاره الخليفة وهو يقول «لأنسين الروم وساوس الشيطان بخالد بن الوليد» .

وليس من عادة خالد أن يضيع وقتاً - قل أو كثر - إذا نيط به أمر من الأمور ، فلما ندب للجهاد بالشام نظر فإذا بينه وبين الشام يومئذ من خمسمائة إلى ستمائة ميل على حسب الطرق التي يسلكها ، وهي أربع يختار منها أصلحها لإنجاز العمل الذي وكل إليه .

من هذه الطرق الأربع ما هو سهل موفور الماء والكلأ ولكنه من أجل هذا موفور الحراس والسكان ، فهم يعوقونه بالمقاومة عن الإسراع بالمطلوب دون أن تكون للغلبة عليهم فائدة تذكر في القتال الخامس بين المسلمين والرومان ..

ومنها ما هو قليل الحراس والسكان وفيه الماء والكلأ ، ولكنه بعيد يطول السير فيه ..

ومنها ما هو وعر قليل الماء والكلأ مخيف غير مطروق ، أو كما قال الدليل الذي سأله خالد : «إنك لن تطيق ذلك بالخيل والأثقال ، والله إن الراكب المفرد ليخافها على نفسه ، وما يسلكها إلا مغدور . إنها خمس ليال جياد لا يصاب فيها ماء مع مصلتها ..» .

وأيسر شيء على القارئ الذي عرف خالدًا أن يعلم أي هذه الطرق يسلكه خالد ، فما هو بسالك حيث سلك إلا الطريق الذي هو أحوج إلى قدرة القائد وأدل على العزم والمضاء وأبعدها جميًعاً أن يتوقع العدو هجوماً منه فأجمع عزمه على طريق من الطرق الأربع هو أصعبها وأقصرها ، وهو الذي خوفه الأدلة منه ، وقال لدليله الأكبر رافع بن عميرة الطائي - ولا أحد يغنى عنه في السير بتلك المفازة المهلكة وإن كان يومئذ من حسر النظر كالمكفوف الضرير :

«ويحك إنه والله إنْ لى بد من ذلك» .. إن القوة تأتي على قدر النية ، وإن المسلم لا ينبغي له أن يكتترث بشيء يقع فيه مع معونة الله» .

ويروى الرواية أن الدليل قال لهم بعد ذلك : أكثروا من الماء ، من استطاع منكم  
أن يصر أذن ناقته على ماء فليفعل ، فإنها المهالك إلا ما دفع الله .

ثم قال خالد : ابغنى عشرين جزوراً عظاماً سماناً مسان فأتأه بهن فظماهن حتى  
إذا أجهدن عطشاً أوردهن فشربن ، حتى إذا تملأ عمدة إليهن قطع مشافرهم ثم  
كعهمن لثلا يجترن ..

وأشار على خالد أن يقتطع أربعاء من هذه الجذور كلما نزل منزلة ليسقى الخيل ،  
 وأن يشرب الجناد ما حملوا من الماء . ففعلوا ما أشار به حتى كان آخر يوم في  
المفازة . فقال له خالد : ويحك يا رافع ما عندك ؟ فأرسل رافع جماعة ينظرون  
شجيرة من عوسيج في موضع كان يعهدها فيه ويعهد فيه الماء على مقربة منها . فلم  
يجدوها . فصاح الرجل بالويل واسترجع قائلاً : « هلكتم والله إذن وهلكت لا أبا  
لكم ، انظروا انظروا » فلما نظروا وأمعنوا النظر رأوا جذراً قد بقى منها وقطع سائرها ،  
فكبروا فرحاً وشكراً وحفروا في أصلها فنبع لهم الماء ، فشربوا ونجوا من هذا الخطير  
الأليم الذي دونه كل خطر من لقاء الأعداء .

وفي ذلك يقول أبو أحبيحة القرشي :

فِيْ مَهْمَهِ مُشْتَبِهِ إِلَىْ سُوِيْ  
مَعْصُوبَةِ كَانَهَا مَلَأَىْ ثَرَىْ  
مِنْ الصَّوْىِ تَرَىْ لَهُ بَعْدَ الصَّوْىِ  
وَالسَّيْرُ زَعْزَاعٌ فَمَا فِيهِ وَنِيْ  
فِي الْيَوْمِ يَوْمَيْنِ رَوَاحًا وَسَرَىْ  
هَذَا الْعَمَرِيْ رَافِعٌ هُوَ الْهَدِيْ  
لَهُ عَيْنَا رَافِعٌ أَنِيْ اهْتَدَىْ  
وَالْعَيْنُ مِنْهُ قَدْ تَغْشَاهَا الرَّدِيْ  
فَهُوَ يَرِيْ بِقَلْبِهِ مَا لَا يَرِيْ  
فَوْزُ مِنْ قَرَاقِرِ إِلَىْ سُوِيْ  
خَمْسٌ إِذَا مَا سَارَهَا الْجَيْشُ بَكَىْ  
مَا سَارَهَا مِنْ قَبْلِهِ إِنْسٌ يَرِيْ

وسواء صحت رواية الجذور المظلمة أو كان فيها شيء من توسيع الخيال ، فالطريق  
الذي سلكه خالد معروف ، والقدرة عليه هي موضع العبرة والتأمل في هذا المقام ..  
أما نحن فالذى نراه أن خالداً لم يكن ليتظر حتى تظمه الإبل وهي لا تجهد من  
الظمة إلا في أيام ، وأن الإبل لا تخزن الماء في جوفها وإن لم تجتره دون أن ينصرف  
منها ، وأن عشرين جزوراً تمتلىء كروشها بالماء لا تسقى الخيل في الجيش كله وعدته  
عشرة آلاف ، فلابد من تدبير آخر مع هذا التدبير تجتمع فيه السرعة إلى التخفيف  
إلى الإقدام ..

والأمر الذى لاشك فيه بعد هذا كله أن خالدًا سار بجيشه - وعدته عشرة آلاف - من عين النمر إلى قرافق ، ثم من قرافق إلى سوى وبينهما تلك المفازة المهلكة ، ثم إلى تدمر فالغوطة فبصري ، فقطع هذه المسافة فى ثمانية عشر يوماً؛ لأنه كما قال الشاعر كان يطوى مسافة اليومين فى يوم واحد ..

«فى اليوم يومين رواحاً وسرى ..»

خرج من الحيرة فى أوائل صفر من سنة ثلاثة عشر للهجرة ، وطوى تلك المسافة فى تلك الأيام بعد أن قمع كل مقاومة لقيها من المصالح والخصون وراء المفازة الخاوية من كل ديار .

\* \* \*

واتفق خروجه من الحيرة وجيوش المسلمين فى الشام تشرع فى خطة جديدة للتراجع إلى جنوب وملاقاة الجيوش الرومانية الجراراة فى جمع واحد ينهض لها ويحول دون الإحداق بكل جيش منها على انفراد .

وكان الخليفة قد سيرها - بعيد منتصف السنة الثانية عشرة للهجرة - مع أربعة من كبار القواد فى طرق مختلفة إلى وجهات متعددة .

فسير يزيد بن أبي سفيان على رأس ستة آلاف أو سبعة آلاف إلى دمشق ، وسير شرحبيل بن حسنة على مثل هذا العدد إلى الأردن ، وسير عمرو بن العاص على رأس جيش يزيد على ذلك قليلاً إلى فلسطين ، وسير أبو عبد الله بن الجراح على رأس خمسة آلاف أو ستة آلاف إلى الجابية ، وأمدهم بعكرمة بن أبي جهل فى جيش صغير؛ ليحمى ظهور من يحتاج إلى الحماية ويسرع بالنجدة إلى من يتطلب منهم المعونة ..

ولا نعلم على التحقيق حكمه التفرقة بين هذه الجيوش فى طرائقها ووجهاتها ، ولكنها على ما يظهر مسألة الماء والكلأ من جهة ، ثم رغبة الخليفة فى تشتيت جموع الروم وتوزيع أغراضها ، ولا يخلو الأمر من الحيطة لمنع الالتفاف بالجيش الواحد إذا أوغل فى البلاد كما حدث قبيل ذلك لجيش خالد بن سعيد ، فإن الجيوش الأربع يكون كل منها مددًا لصاحبه ومانعاً للالتفاف به أو منقاداً له من الالتفاف إذا وقع فجأة ، وهذا مع علم الخليفة يومئذ بتفوق الحاميات الرومانية فى

موقع البلاد الداخلية ، إذْ كان الرومان على ما يظهر قد اطمأنوا من جانب الفرس بعد انتصارهم عليهم ، واطمأنوا إلى جانب العرب بعد رجوع حملاتهم الثلاث على النحو المعروف ، وهي حملات مؤتة وتبوك وجيش أسامة ، وزادهم اطمئناناً أنهم غلبوا الحملة الرابعة وهي حملة خالد بن سعيد ، وأنهم عرفوا اشتغال العرب بحرب الفرس ، فوقع في روعهم أن العرب أضعف من أن يشغلوا أنفسهم بحرب دولتين عظيمتين في وقت واحد .. فمن هنا خلت ربوة الشام من جيش كبير للرومان ، وعلم الخليفة ذلك فاعتقد أن تفرقة الجيوش في زحفها إلى الشام أقرب إلى توزيع العمل والإسراع فيه ، فإن تغير الموقف وعمد الرومان إلى حشد الحشود الكبيرة فقد أوصى القادة بالتشاور والتعاون في مقابلة هذه الطوارئ ، كما أوصاهم بالرجوع إليه .

وقد نجحت هذه الجيوش في وجهاتها وتقدم بعضها إلى دمشق وبعضها إلى حمص وأوغل ببعضها إلى فلسطين .

ثم غيَّرَ إليهم أن القيسِرَ يستعد لهم بجيش كبير في أنطاكية وجيش آخر في جوار بيت المقدس ، وبلغت عدة الجيش الأول على تقدير بعض المؤرخين مائتين وأربعين ألفاً ، وعدة الجيش الثاني سبعين ألفاً أو نحو ذلك ، ولو نزلنا بعدة الجيشين إلى النصف حسباناً للمبالغة وجهل الحقيقة لما كان نصف هذا العدد بالشيء القليل ؛ لأنَّه يربى على ثلاثة أضعاف الجيش العربي كله بعد قدوم جيش خالد إليه ، ولم يرتفع به أحد إلى ما فوق الخمسين ألفاً على أعظم تقدير ..

فتشاروَ القواد فيما يصنعون ، فاستقر رأيهم على التراجع إلى الجنوب ؛ ليجتمعوا قبل أن يتلاقى الجيشان الرومانيان ويستبكا بهم وهم متبعادون متفرقون ، كل منهم في بضعة آلاف .

ولعلهم يصبحون في تراجعهم أقرب إلى الأمان إذا حاربوا وظهورهم إلى الصحراء ، وقد علموا بالأمثلة الكثيرة أنَّ الجيش الروماني تجمَّع عند حدودها ولا تجسر على خوضها في أعقاب جيش كبير أو صغير .

والمؤرخون مختلفون فيمن هو صاحب المشورة الأولى بالتراجع إلى الجنوب .. فمنهم من يقول إنه أبو سفيان بن حرب ومنهم من يقول إنه عمرو بن العاص . وهذا القول الأخير أدنى إلى الواقع ؛ لأنَّه عمراً كان يتراجع في الجنوب قبل أن تصل

الجيوش الأخرى إليه ، وكان من المواقف لخططه أن توافقه الأداد في ميدانه بفلسطين .

وأيا كان صاحب الرأي الأول في هذا ، فقد تم التراجع بإقرار الخليفة وكان شعوره بحرب المسلمين في أماكنهم هو الباعث له أن يستدعي خالداً من العراق إلى الشام ، فكتب لقواده بالشام يقول : «اجتمعوا فتكونوا عسكراً واحداً والقوا زحوف المشركين بزحف المسلمين ، فإنكم أعون الله والله ناصر من نصره وخاذل من كفره ، ولن يؤتى مثلكم من قلة ، وإنما يؤتى عشرة الآلاف والزيادة على عشرة الآلاف إذا أتوا من تلقاء الذنوب ، فاحترسوا من الذنوب واجتمعوا باليرموك متساندين وليصل كل رجل منكم بأصحابه » .

ومن المتعذر جداً تحيص التواريخ في ترتيب الواقع بعد وصول خالد إلى الشام ، ولكن الأرجح فيما نرى أن المعركة الأولى بدأت مع الجيش الأصغر في «أجنادين» بالجنوب ؛ لأن البدء بأصغر القوتين وإخلاء الجنوب قبل الانتقال إلى الشمال أولى وأوفق من ترك هذا الجيش الأصغر وراء ظهور المسلمين ومواجهتهم الجيش الأكبر بين عدوين ، ولأن معركة «أجنادين» لم يشتراك فيها معظم القواد المسلمين ، مما يرجع أنها وقعت قبل اجتماع هؤلاء القواد في صعيد واحد ، ولو أنها وقعت بعد المعركة الكبرى في اليرموك لما كان مفهوماً أن يترك أولئك القواد جيشاً كجيش الرومان في فلسطين دون أن يتبعقوه جميعاً ، مع فراغهم من أسر الجيش الكبير في اليرموك .

وعلى أية حال ، هزم الروم في «أجنادين» وكانت الواقعة الحاسمة بينهم وبين المسلمين في اليرموك ، على اختلاف كثير في التواريخ ، واتفاق في تصوير خطة القتال .

ويحسن بنا قبل أن نستطرد إلى الكلام على المعركة أن نجمل حالة الجيشين المقاتلين عند اللقاء ..

فإذا أطلقنا على الرومانى كان أوفر عدداً وأكمل عدة بغير خلاف ، ولكنه خليط من عناصر عدّة منها الروم والأرمن والعرب وأجانس أخرى ، وقد يظن لأول وهلة أنه امتاز بالنظام والخطط الفنية على أعدائه ، ولكنه في الحقيقة كان أبعد الجيشين عن النظام الصحيح إذا أردنا بالنظام وحدة الحركة والتوجيه ؛ لأن المتطوعين فيه من أبناء

القبائل كانوا يحاربون على دينهم والجنود النظاميين يحاربون على دين آخر ، وتعوقهم العدد الكثيرة والشكك السابقة التي حسبت من مزاياهم ، فهى إلى النقص هنا أقرب منها إلى المزية .

وقد أثيرت فيهم حمية الدين ولكنهم ثاروا لها متشككين متفرقين ، وجعلتهم حماستهم الدينية يتربون من الله عقاباً ينزله بهم على خطاياهم وخطايا قيصرهم ورؤسائهم المتهمين عندهم بالزيغ ومطاوعة الشيطان .. فحمية الدين تشيرهم من ناحية وتضيرهم من ناحية ، وليس لها من قوة اليقين المكين ..

أما جيش العرب ، فقد كان من أمة واحدة تدين بعقيدة واحدة وترجع إلى قيادة واحدة ، وفي صدورهم من حمية القتال كل ما يحفز القلب الإنساني إلى الثبات والاستبسال ؛ غيرة على الدين وغيره على العرض وناهيك بالغيرتين ، ويقين من نعيم الآخرة ونعم الدنيا إذا كتب له الفلاح ، وكفى بإغراء النعيمين .

كان في جيش المسلمين أصون كرائم البيوت القرشية ؛ بنت أبي بكر وأم معاوية وزوج عكرمة بن أبي جهل وعقالل أناس من الجنديين والقادلة ، وقد أمرهن أبو عبيدة قبل المعركة «أن يأخذن بأيديهن أعمدة البيوت والخيام ويجعلن الحجارة بين أيديهن ، فإن كان الأمر لل المسلمين أقمن على ما هن عليه ، وإن رأين أحداً من المسلمين منهزمًا ضربوه وجهه بأعمدتهن وأرجعنه بحجارتهن ، ورفعن إليه أولادهن وقلن له : قاتل عن أهلك وعن الإسلام» .. ولم يقنع خالد بهذا بل قال لهن : يا نساء المسلمين : أيما رجل أقبل عليك من هزمًا فاقتله .

ومن أجل هذا ، لانعجب أن يكون هرقل قد وزن القوى وفك حقاً في عرض الصالح على المسلمين وقال لبطانته وذوي شوراه : « لأن تعطوهن نصف ما أخرجهن الشام وتأخذنوا نصفه وتقربوا من جبال الروم خير لكم من أن يغلبوكم على الشام كلها ويشاركونكم في جبال الروم » ، ولكنهم استضعفوه وكبر عليهم أن يحببوه .

أما المسلمون ، فالصلح الذي فكروا فيه قبل القتال هو الصلح على شرطهم المعلوم ؛ الإسلام أو الجزية ، فإن لم يقبل شرط من الشرطين فالحكم للسيف .

وقد أفادهم عرض هذه الشروط قوة على قوة وزادهم في نفوس أعدائهم مهابة على مهابة ، فلما ذهب وفدهم يعرض هذه الشروط قبل القتال على القائد تيودور -

أخرى القيصر - حسب هذا أنه يهولهم بالذبح والثراء ويكسر نفوسهم بما يردهم من حلل الأبهة والنعيم . فأقام لهم سرادقاً من فاخر الحرير يستقبلهم فيه ، فوقوا عند بابه ولم يدخلوه قائلين : «إن ديننا يمنعنا أن نفترش الحرير والديباج» .

فهالوه بزهدهم أكثر مما هالهم بترفه .. وأعسر شيء على جنوده بعد ذلك أن يؤمنوا حق الإيمان أنهم - وهم الغارقون في المناعم والملذات - يقاتلون في سبيل الله قوماً ، هذا مبلغ زهدهم في المناعم والملذات ، وهذا مبلغ استعلائهم على الدنيا وما تسطه لهم من غواية .

ولم يخف على أحد من قادة الرومان والعرب خطر المعركة الكبيرة التي هم مقبلون عليها ؛ هي معركة فاصلة في مصير الشام ما في ذلك ريب . وقد تكون المعركة الفاصلة أيضاً في مصير الدولة الرومانية ومصير الأمة العربية ، فإن هزيمة الدولة الرومانية فيها تنزع من يدها الأماكن المقدسة ويعقبها ضياع مصر وثورة التربصين بالقيصر وأهل بيته في بلاده الآسيوية والأوربية ، وإن هزيمة الجيش العربي معناها هزيمة الجيش الأكبر الذي لا يتسع الوقت ولا تتسع الطاقة لتجريد جيش غيره على أثر الهزيمة ، وقد تغري القيصر الروماني بإرسال قبائل الشام في أعقاب المسلمين إلى الحجاز والجزيرة العربية ولا يبعد أن تشير أبناء الجزيرة العربية أنفسهم على خليفة الإسلام من لا تزال لهم ترات تغلق في حنایا الصدور ..

فاستعد الفريقان غاية ما في الوع من استعداد .

وارتضى كلاهما موقع اليرموك للوقعة الفاصلة بينهما ؛ لأنه يوافق طلبة القيصر من مكان «واسع العطن ، واسع المطرد ، ضيق المهرب» ولا يكرهه المسلمون ؛ لأنهم رأوا أنَّ منزل الروم فيه منزل محصور بين النهر والبحيرة والوادي وجيش المسلمين . أو كما قال عمرو بن العاص حين رأهم : «أيها الناس : أبشروا ... حضرت والله الروم ، وقلما جاء محصور بخير» .. تحاجز الجيشان أشهرًا لا يشتباكان إلى جمادى الآخرة أو رجب على قول بعض الرواة .

وكلاهما ينظر كيف يبدأ الآخر هجومه ليرتكب له لقاءه ، وكلاهما قد عبأ طاقته من سلاح الأيدي ولم يزل يعبئ طاقته من سلاح النفوس ؛ سلاح العقيدة والفداء .

واستعان الرومان بالقسيسين يلهبون الحمية ويصرمون الحفيظة ، وبهونون على أتباعهم بذل الأرواح في سبيل الملة والدولة والمجد القديم .

وأقبل المسلمون على القرآن يرتلونه وعلى العظات يذمرون بها القلوب ، وجعلوا وراءهم حرساً من الأعراض هو أقوى الحراس بعد الإيمان .. ثم كثرت الحركة أياماً في جيش الروم ، فعلم القادة المسلمين أنهم مقتربون من الهجوم ، ولم يشأ خالد أن تبتدئ المعركة بقيادة متفرقة لا تتحدد في نظام واحد ، فصرف همه الأول إلى تنظيم الفرق جميعاً في تعبئة واحدة يقودها رجل واحد ، ووجد من زملائه قلوبًا مصغية فأحابوه إلى ما دعاهم إليه .

قال لهم قبل ابتداء القتال : «هذا يوم من أيام الله لا ينبغي فيه الفخر ولا البغي ، أخلصوا جهادكم وأرضوا الله بعملكم ، فإن هذا اليوم له ما بعده ، ولا تقاتلوا قوماً على نظام وتعبئة وأنتم متساندون<sup>(١)</sup> ، فإن ذلك لا يحمل ولا ينبغي .. وإن من وراءكم لو يعلم علمكم حال بينكم وبين هذا ، فاعملوا فيما لم تؤمروا به بالذى ترون أنه الرأى» .

ثم قال وقد سأله رأيه : «إن الذي أنتم فيه أشد على المسلمين مما قد غشياهم ، وأنفع للمشركين من إمدادهم ، ولقد علمت أن الدنيا فرقت بينكم فالله الله ... إن تأمير بعضكم لا ينقصكم عند الله ولا عند خليفة رسول الله .. هلموا .. فإن هؤلاء قد تهيأوا وهذا يوم له ما بعده . إن رددناهم إلى خندقهم اليوم لم نزل نردهم وإن هزمنا لم نفلح بعدها . فهلموا فلتتعاونوا الإماراة ، فليكن علينا بعضاً اليوم والأخر غداً والأخر بعد غدٍ حتى يتأمر كلكم ، ودعوني أليكم اليوم» .

فأسندوا إليه قيادتهم يومها ، وكان توحيده القيادة أول خطوة في طريق النصر الحاسم بمعركة اليرموك .. ثم أسرع إلى تعبئة قواه وجندوه على الوضع الذي رأه ملائماً للتعبئة الرومانية ، وهو الوضع الملائم للحرب «في العمق» - كما يقول العسكريون في هذه الأيام .

فأقام عمرو بن العاص على الجناح الأيمن ، ويزيد بن أبي سفيان على الجناح الأيسر ، وأبا عبيدة بن الجراح على القلب ، واتخذ مكانه في كبة الجمع ولجأ إلى طريقة التي اختارها لحرب بنى حنيفة وهي طريقة الكراديس ؛ لأنها أصلح

(١) أي كل قائد مستقل بجنته عن الآخرين .

الطرق للنفاذ في الصفوف ، وأدعاها إلى التنافس بين المقاتلين وتميزهم بالتبعية أو بالثناء .

وكانت كل فرقة من الميمنة أو القلب أو الميسرة تتتألف من كراديس عدّة ، على كل منها قائد معروف ، ومنهم صاحبه القدم القعّاع ، وزميله في حرب اليمامة عكرمة بن أبي جهل ، وزميله في دومة الجندي عياض بن غنم ، وابنه عبد الرحمن وهو يومئذ دون العشرين .. وجملة الكراديس جمِيعاً ثمانية وثلاثون معظمها في القلب ، وعدّته ثمانية عشر كرداً سأراً رئيسهم أبو عبيدة وفيهم عكرمة والقعقاع ..

وكان موضوع الميمنة بحيث يستطيع الالتفاف بالجيش الروماني إذا أمعن في الهجوم والإطباقي عليه مع القلب إذا ارتد إلى الوراء .

وفرغ من التعبئة فعمد إلى «القوة الأدبية» يوليهَا حقها من عناديه الكبّرى ، وأخرج المقداد يقرأ على الجيش سورة الأنفال ، ودعا كل رئيس أن يعظ جنده ويصرّهم برماه في حركاته ، وجماع هذه العظات خطبة عمرو بن العاص حيث قال : «اغضوا الأبصار . واجثوا على الركب واشرعوا الرماح ، فإذا حملوا عليكم فأمهلوهم ، حتى إذا ركبوا أطراف الأسنة فثبوا في وجوههم وثبة الأسد ، فوالذي يرضي الصدق ويثبت عليه ويقتلكذب ويجزى بالإحسان إحساناً ، لقد سمعت أن المسلمين سيفتحونها كفراً كفراً وقصراً قصراً ، فلا تهولنكم جموعهم ولا عددهم ، فإنكم لو صدقتموهن الحملة تطايروا تطاير الجحول»<sup>(١)</sup> .

وخطب مثله معاذ بن جبل وأبو سفيان ، وبرز القعّاع وعكرمة قائداً المجنحة في القلب يرتجزان ، واختير يوم القتال في يوم ريح سموم سافية<sup>(٢)</sup> في حمارة القيظ فكانت طاقة المسلمين به أكبر من طاقة الروم .

ثم اشتباك الجيشان على نحو لا يعلم تفصيله على التحقيق ، ولكن بدأ كما تعودنا في حروب المسلمين بهجمة شعواء من جانب العدو يتزعزع لها العدد الصغير أمام العدد الكبير ، ثم تكون الكرة الثانية لحمية العقيدة ومراجعة الإيمان والاعتصام بنية الفداء .

فلما انكشف المسلمون بعد الهجمة الأولى ثابوا إلى عزماتهم بنحوة الإيمان

(٢) أي : محملة بالتراب .

(١) الجحول أي : أسراب النحل .

ونحوة العرض والأنفة ، فضرب النساء في وجوه الخيل قائلات : «إلى أين يا حماة الإسلام وطلاب الشهادة!» وصاح عكرمة كأنه يؤنب نفسه : «قاتل رسول الله في كل موطن وأفر اليوم؟ من يبایع على الموت؟» فبایعه أربعمائة من الفرسان المغافير لا يقوم في وجههم قائم ، وصلموا الروم حتى صدومهم غير حافلين بما أصابهم ، وقد قتل في طليعتهم عكرمة وابنه ومعظم أولئك الفرسان ، ولم ينج منهم قط إلا جريح مثخن بالجراح ، وأفلحت الكرة الثانية ، وتقهقر الروم .

\* \* \*

وقد اهتم خالد بالعزل بين خيل العدو ومشاته ، فتضيقوا الخيل وعجزت عن الجلوان وولت هاربة فأخلوا لها الطريق ، ورجع المشاة إلى الخنادق فلحقهم بها المسلمون ، ثم أحاطوا بهم من ورائهم فشاع فيهم الذعر وسقطوا وهم مولون مهرولون في هوة الواقوسة أو وادي الرقاد . وقيل أن موتاهم بالواقوسة كانوا أكثر من قتلاهم في حومة الوعى ؛ لأنهم قدروا بثمانين ألفاً سقطوا في الوادي فرادى وجماعات ؛ إذ كان بعضهم يقرنون أنفسهم في السلسل كل عشرة في سلسلة واحدة تثبيتاً لأقدامهم وتييساً من الفرار ، فإذا بالوجل يفل حديد السلسل كما فل عزائم القلوب ويبلغ اليأس مبلغه من أشراف القوم فقعدوا في أماكنهم ينتظرون الموت ، فكأنهم قد فروا قaudin!

وحق لهرقل وقد حبطت محاولاته جمیعاً بعد اليرموك أن يودع الشام إلى عاصمة ملکه المتتصدع وداعماً - كما قال .. ليس بعده لقاء .

العنْزُل



يُستحق الرجل أن يسمى بطلاً من أبطال التاريخ إذا كان له «دور تاريخي» يقضيه ويتمم بلامحه ودواعيه ..

وآية انقضاء ذلك الدور أن يبلغ البطل من الأعمال المقدورة له قمتها العليا التي لا قيمة وراءها ، وأنه يعود هذا الدور فإذا هو مفتتح على الآخرين من لهم حق مثل حقه في أدوار التاريخ ، أو يعوده إلى أعمال يعني فيها الآخرون مثل غنائه ، وتدخل في باب من السعي والدرأية غير باهه .

وقد بلغ خالد في معركة اليرموك قمته العليا التي لا مرتفقى بعدها لراق : قمع فتنة الردة ، وضرب دولة الأكاسرة ضربته الدامغة ، ووحد قيادة المسلمين في حرب الرومان فتصدهم إلى ما وراء حدودهم ، وخللت ميادين الشام بعدها من أعمال يصح أن تسمى بالأعمال الخالدية . فهي بين حصار أو مراوغة أو تسليم ، وإنما يراد خالد لتحطيم قوى الأعداء التي تعز على التحطيم .

وإن يكن من عمل «خالدي» في ميادين الشام بعد معركة اليرموك فهو عمله في مرج الروم، ثم عمله في قنسرین<sup>(١)</sup>.

ففي مرج الروم ، كان هو وأبو عبيدة يناظلهم قائدان رومانيان هما جونس وتودر كما سماه خالد ، فتسدل تودر تحت الليل ليهاجئ الجيش العربي عند دمشق بقيادة يزيد بن أبي سفيان ويأخذ جيوش المسلمين على غرة متفرقين . فاتفق خالد وأبو عبيدة على تعقبه ومفاجأته من خلفه قبل أن يهاجئ يزيد بن أبي سفيان فأوقعاه في الفخ الذي نصبه ، ولم يرجع خالد إلى أبي عبيدة إلا وتودر مقتول وجيشه مبدد كما قال :

<sup>١)</sup> فنسرين وفنسرون - كورة بالشام - إعجم الأعلام ، ص ٢٣٢ .

وفي قنسرین حصر خالد الرومان المحتمين بحصونها فطاولوا وأبرموه . فقال لهم محنقاً : « لو كنتم في السحاب لحملنا الله إليكم أو لأنزلكم إلينا » وأبى أن يصالحهم بعد ذلك إلا على تحرير المدينة ودك حصونها ، ففتحت بذلك ضرباته الخالديات ..

ولكنه كان قبل مرج الروم وقنسرین قد وفي « دوره التاريخي » أكمل وفاء ، فلوفاته هذان العملان لما نقص من مجده شيء ولا تغير مجرى الحوادث في أعقاب هزيمة الرومان .

\* \* \*

أما سائر الميادين فقد تولاها قواد آخرون ففتحت بقية فارس ، وفتحت مصر وشطر من إفريقيا الشمالية ، وكتبت بذلك « أدوار تاريخية » أخرى للمشنى بن حارثة وسعد بن أبي وقاص والنعمنان بن مقرن وعمرو بن العاص ، ورجال غيرهم يساوونهم أو يقلون عنهم في المقدرة ولا يقلون عنهم في المقصد والنية ، وكل زيادة في عمل خالد لا تضيف إليه مجدًا فوق مجده ، وتنقص ولا ريب من عمل هؤلاء ، وتحرم الإسلام أيديًا كثيرة تعمل له وتدفع عنه ، وليس هو يستغنٍ عن تلك الأيدي الكثيرة بيد واحدة ، بالغاً ما بلغ بها الرجحان والاستعلاء .

قلنا في أول هذا الفصل إن انقضاء « الدور التاريخي » لبطل من الأبطال له آيات تدل عليه ، ومنها أن يعود دوره إلى أعمال يغنى فيها الآخرون مثل غنائه وتدخل في باب من السعي والدرأة غير بابه ، ونزيد على هذا أن غناء الآخرين في هذا خيراً من غنائه لهو أولى أن يدل على انقضاء دوره وانتقاله إلى من هو أحق به وأخلق .

وفي ميدان الشام - بعد معركة اليرموك - كان أبو عبيدة بن الجراح أحق بال موقف الجديد من خالد بن الوليد ؛ لأنّه موقف التسليم والمسالمة واستلال الحقود وضمد الجراح وتقريب القلوب ، وفي جميع أولئك يتسع المجال لهوادة أبي عبيدة ويضيق بضربات خالد .. فأبو عبيدة يسرع إلى المسالمة إذا فتحت له أبوابها ، ولا يبطن عن الحرب إذا وجبت عليه أسبابها ، فإن كانت بالمسالمة جدوى فذاك ، وإن كان يوم الضربات الخالديات فهي لديه يرمي بها في مراميها ، وإنما يكون العمل الأول هنا لمن يساملهم ويقبل التسليم ، ويكون العمل التابع له لمن يرفع سوط النومة على

الذين يلجون في العداء كأهل قنسرين ، فلا يسلمون إلا بتخريب الديار ودك  
الخصوص .

ولا جرم كان أبناء الأنصار يتسامعون بحلم أبي عبيدة فيقبلون على التسليم إليه  
ويؤثرون خطابهم له على خطابهم لغيره ، وكان خالد يرضي بهذا حيناً ويُسخط منه  
حينما ، كما سُخط عند تسليم دمشق ووساطة أبي عبيدة في العفو عن أهلها . فإنه  
كان يحسبهم مغلوبين عنوة فيعاقبون بالسب والقصاص ولا يُسْطِل لهم مهاد العنبر  
والموادعة ، ولو لا أنه لا يغدر بعهد عاهدهم به أبو عبيدة لما كان لهم من شرط عنده  
غير شرط على أهل قنسرين .

فصواب التاريخ وصواب ابن الخطاب قد تلاقياً هما هنا بإسناد الأمر إلى  
أبي عبيدة بن الجراح في أوانه المقدور ، وإن كان تلاقياً لم يجر على قصد مرسوم .

\* \* \*

تولى الفاروق الخلافة بعد الصديق عليهما الرضوان ..

ورأى الفاروق في أبي عبيدة بن الجراح معروض . فقد كان لا يعدل به أحداً من  
الصحاباة الأولين ، وقد هم بترشيحه للخلافة بعد وفاة النبي عليه السلام ، وقال  
وهو يجود بنفسه : إنه لو كان حيَا لعهد إليه ولم يلْجأ إلى مجلس الشورى الذي  
وكل إليه أمر انتخاب الخليفة بعده .

وتحدث عمرو بن العاص مرة إلى الفاروق في رئاسة الجيوش الموجهة إلى الشام ،  
فأجابه في مقال صريح : « .. أنه ليس على أبي عبيدة أمير ، ولا أبو عبيدة عندنا  
أفضل منزلة منك وأقدم سابقة ، والنبي عليه السلام قال فيه : أبو عبيدة أمين هذه  
الأمة ». .

وكما عرف رأى الفاروق في أبي عبيدة عرف كذلك رأيه في سابقة الإسلام  
والغزو على الإجمال ، فإنه خالف الصديق في التسوية بين أنصبة المسلمين كافة  
يوم أخذ الصديق في توزيع الأرزاق والأنفال ، وجعل للرجل نصيباً يختلف  
باختلاف س بيته في الإسلام والجهاد ؛ لأنه « لا يجعل من قاتل رسول الله كمن  
قاتل معه ، ولا يسوى بين من هاجر الهجرتين وصلى إلى القبلتين وبين من أسلم  
عام الفتح خوف السيف ». .

فإقامة أبي عبيدة على ولاية الشام وقيادة جيوشها حادث لا غرابة فيه من الفاروق ولا ينتظر منه غيره ، وبخاصة حين تكون إمارة خالد بن الوليد بغير تأمير من الخليفة الأول ، إنما هي اتفاق على تقسيم القيادة بين النساء يوماً بعد يوم .

\* \* \*

وبهذه المثابة تكون ولاية أبي عبيدة سنة عمرية معروفة ولا يبلغ منها أن تكون «قضية» بين الفاروق وخالد على الصورة التي هول بها بعض المؤرخين واتخذوا منها محوراً للجدال والتنقيب عن الأسباب والأقوال .

وإذا نحن تجاوزنا النظر إلى الموضوع من جانب هذه السنة العمرية ، فولاية أبي عبيدة كانت في اعتقادنا أصلح الولايات للشام في تلك المرحلة التي انتهت إليها الحرب بين المسلمين والروم .

فما نظن أحداً تفوته حاجة الشام في مثل تلك المرحلة التي انتهت فيها بطة الحرب الكبرى ، وبدأت فيها مهدات السلم والحكم والمصالحة ، وهذه مهمة واليُحسن الحرب ويحسن التوجيه إليها في مناسباتها ، وليس مهمـة قائد عسكري يجري الأمر على سنة السطوة العسكرية ، ويكون عملـه الأكبر تحطيم قوى الأعداء في ضربة طاحنة ، ثم يلتحقـهم متى شاء بالطاردة والتضييق والإـحراج ، كما كان دأـبـ خالد في بطيـاته التي لا تـبـقـى بـعـدهـا بـقـية لـغـيرـ الإـجـهـازـ .

وإذ تكون هذه هي المهمـة المطلـوبة بعد مـعرـكةـ الـيرـموـكـ ، فلا خـلافـ فيـ أيـ الرـجـلينـ أولـيـ بالـولـاـيـةـ عـنـ ذـلـكـ ؛ـ أـبـوـ عـبـيـدـةـ بـنـ الـجـرـاحـ أوـ خـالـدـ بـنـ الـولـيدـ ،ـ سـوـاءـ أـكـانـ الـخـلـيـفـةـ عـلـىـ رـأـيـ الـفـارـوقـ أـمـ كـانـ عـلـىـ غـيرـ هـذـاـ الرـأـيـ فـىـ أـمـيـنـ الـأـمـةـ وـفـىـ سـوـابـقـ الـإـسـلـامـ وـالـجـهـادـ .

\* \* \*

ونـعـنـ إـلـىـ الـفـارـوقـ بـعـدـ ذـلـكـ أـنـ خـالـدـاـ وـعـيـاضـاـ أـغـارـاـ عـلـىـ بـلـادـ الـرـومـ وـرـجـعـاـ مـنـهاـ بـغـنـائـمـ وـأـسـلـابـ ،ـ وـأـنـ الـأـشـعـثـ بـنـ قـيـسـ قـصـدـ خـالـدـاـ وـمـدـحـهـ فـأـجـازـ بـعـشـرـةـ آلـافـ درـهمـ ،ـ وـأـجـازـ آخـرـينـ مـنـ «ـذـوـيـ الـبـأـسـ وـذـوـيـ الـشـرـفـ وـذـوـيـ الـلـسـانـ»ـ .

فعـظـمـ هـذـاـ الـبـذـلـ عـلـىـ الـفـارـوقـ وـكـتـبـ إـلـىـ أـبـوـ عـبـيـدـةـ أـنـ يـقـيمـ خـالـدـاـ وـيـعـقـلـهـ

بعمامته وينزع عنه قلنسوته حتى يعلمهم من أين أجاز الأشعث ، هل من مال الله ، أم من ماله أم من إصابة أصحابها؟ فإن زعم أنه من إصابة أصحابها فقد أقر بالخيانة ، وإن زعم أنها من ماله فقد أسرف «وأمر أبا عبيدة أن يعزله على كل حال وأن يضم إليه عمله - وكان يومئذ يولى أمور قنطرتين - وأن يقاسمه ماله نصفين ..

فচدح أبو عبيدة بالأمر ، وجمع الناس وجلس على المنبر ، ودعا بخالد  
فسألة : يا خالد .. أمن مالك أجزت عشرة آلاف أم من إصابة؟ فلم يُجب وأبو  
عبيدة يعيد السؤال مرة بعد مرة ، فوثب إليه بلال مؤذن النبي عليه السلام  
وقال له : إن أمير المؤمنين أمر فيك بكذا وكذا ، ثم تناول عمamatه ونفضها  
وعقله بها وخالد لا يمنعه ، وسألة : ما تقول؟ أمن مالك أمن من إصابة؟ فقال :  
لا ، بل من مالي ، فأطلقه وعممه بيده وهو يقول : نسمع ونطيع لولاتنا ونفخ  
ونخدم موالينا» .

ثم قوسم ماله حتى بقيت نعلاه ، فقال أبو عبيدة : إن هذا لا يصلح إلا بهذا .  
فقال خالد : أجل ، ما أنا بالذى أعصى أمير المؤمنين ، فاصنع ما بدا لك .

ولما علم خالد بعزله ، ذهب إلى قنسرين فخطب أهل عمله وودعهم ثم ذهب إلى حمص فخطب أهلها وودعهم وقال في بعض خطبه : «إن أمير المؤمنين استعملنى على الشام حتى إذا كانت بشنية وعسلا عزلنى وأثر بها غيري «فنهض له رجل من السامعين فقال : صبراً أيها الأمير ، فإنها الفتنة . فما تردد خالد أن قال : أما وابن الخطاب حمـ ، فلا» .

ثم قصد إلى المدينة فلقى الفاروق فقال له : «لقد شكرتك إلى المسلمين . وبالله إنك في أمر غير مجمل يا عمر ..» فسأله الفاروق : من أين هذا الثراء؟ قال : من الأنفال والشهداء . ما زاد على الستين ألفاً فلك» فزادت عشرون ألفاً فضمها إلى بيت المال ، ثم قال له : يا خالد ، والله إنك على لكيٰ ، وإنك إلى حبيب ، ولن تعاتبني بعد على شيء» وأرسل إلى الأمصار يأمر الولاية أن يعلنوا فيها باسمه : «إنى لم أعزل خالداً عن سخطنة ولا عن خيانة ، ولكن الناس فتنوا به فخشيت أن يوكلوا إليه ويبتلووا ، وألا يكونوا بعرض فتنة» .

\* \* \*

تلك قصة خالد والفاروق ..

وهي قصة تؤلم وتؤسف ، إلا أن الألم والأسف فيها من فعل الضرورة التي لا محيد عنها ، وليس من فعل خالد ولا فعل الفاروق ..

ومن الحق للرجلين العظيمين أن نفهم هذه القصة على حقيقتها المبرأة من الخلط والبهالة ؛ لأن فهمها على حقيقتها موصول بتقدير الحالة كلها وموصول بتقدير الخليفة العادل وتقدير القائد الكبير .

وأبعد شيء عن هذه الحقيقة أن يكون عزل خالد لضغينة في نفس عمر أو لتلك المناسبة التي تستحكم بين الأشباء والنظراء ، أو لغير سبب من تلك الأسباب التي كان عمر يحاسب بها جميع القادة والولاة ..

وأسخف من هذه الظنون أن يسبق إلى الوهم - كما سبق إلى وهم بعض المؤرخين - أن عمر قد عزل خالداً لبغضه قديمة مرجعها إلى الصراع بينهما في أيام الصبا ، وأن خالداً صرع عمر وكسر ساقه فلم يزل بقية حياته واجداً عليه ..

وأجهل الناس بخلاف ذلك عمر من يجمع به الوهم إلى ظن من هذه الظنون . فليس بين رجال التاريخ جمِيعاً من هو أصعب تخطئة من عمر بن الخطاب ؛ لأنَّه ليس بينهم جمِيعاً من هو أشد حساباً لنفسه ومراجعة لنياته منه ، وأغلب الظن عندنا أنه لو أحس في نفسه نية ذحل أو ثأر قديم لكان أثر هذا الإحساس أن يؤجل عزل خالد ولا يعجل به مخافة من خدعة نفسه وتقليل هواه .

فالحق أن حساب عمر خالد لم يخالف قط حسابه بل جميع ولاته .. فكل ذلك صنع بعمرو بن العاص وسعد بن أبي وقاص ، وكذلك صنع بكل وال أحصى ماله فظهرت فيه الزيادة ، وقد عزل زياد بن أبيه ثم قال إنه عزله «لأنه كره أن يحمل على الناس فضل عقله» وكان يحسب أنه قادر على أن يسوق العرب بعصاه لو أنه من قريش ، ولقد تبين بعد أنه من قريش .

\* \* \*

وكانت سياسة عمر مع الولاة جمِيعاً أن يراجعوه في الأموال ، وبذلك أشار على أبي بكر فوافاه الحساب من كل وال إلا خالداً أبي وأغلظ له في الجواب حيث قال : «إما أن تدعوني وعملي وإلا فشأنك وعملك » .

فلما بُويع عمر كتب إلى خالد أن يراجعه في حساب المال وألا يعطي شاة ولا

بعيراً إلا بأمره ، فأحاله إلى ما جرى به العمل قبله ، فلم يطقها عمر وقال ما صدقت الله إن كنت أشرت على أبي بكر بأمر فلم أنفذه» .

هذا إلى الخلاف بين سنن عمر في سياسة الناس وتصريف الشئون وسنن خالد التي طبع عليها . فعمر كان يحب الأناة قبل القتل والقتال ومن ثم كان إنكاره لقتل بنى جذية ومقتل مالك بن نويرة ، وعفوه عن أسرى السواد خلافاً لما صنع بهم خالد في معركة «أليس» أو «نهر الدم» كما سميت بعد ذلك . وقد حرم عمر «قيس بن سليط» أن يقود جيشاً هو كفاء لقيادته قائلاً له : «لولا أنك رجل عجل في الحرب لوليتك هذا الجيش ، وال Herb لا يصلح لها إلا الرجل المكيث» .

وإذا كان عمر قد أوجس من عقل زياد بن أبيه وهو مجاهول النسب ، فالفتنة باسم خالد أعظم وأخطر ، إنه لعظيم النزعة إلى الاستقلال ، وإنه لمن بنى مخزوم وهم أقوى قبائل قريش منفردين ، وله صهر في سائر القبائل والبطون ولأناته أحوال في بنى تميم وبنى حنيفة ، ولشهرته سحر في نفوس الناس يفعل الأعجيب ، وللزهو مكان من طباع خالد يحسب حسابه ولا ينساه الخليفة المسئول عن عواقب الأمور في دولة الإسلام . فقبل أن يقهر خالد دولة الأكاسرة ودولة القياصرة رجع إلى المدينة يوماً فإذا هو يغزو في عمamته السهام ويدخل المسجد بدرع القتال .. وبعد غلبه على الأكاسرة والقياصرة وشروع ذكره في الأمصار ، ماذا يجري لو وهن الحكم يوماً بعد «ابن الخطاب»؟

أما و «ابن الخطاب» حيَّ فلا . كما قال خالد . ولكن ابن الخطاب لا يدوم ، والعواقب لا تكشف ، وعزل خالد نقص يعوضه قادة آخرون من حقهم أن يعملوا كما عمل ، ومن أثرهم أن يثوب الناس إلى العقيدة وحدها فلا يحسبوا أن النصر رهين برجل واحد لا يرتهن بغيره .

\* \* \*

أما الاحتمال الآخر - إن حدث - فالخطر فيه عظيم والموازنة بينه وبين كل عاقبة يعقبها عزل خالد لا مجال فيها لتردد طويل .

وهذا كله فضلاً عن مرد العزل إلى القسطاس الذي يرد إليه حساب جميع القواد والولاة ، ولم يفت ذلك خالداً بعد هدوء الغضب والمشوبة إلى الرأي ، فقال في

مرض وفاته لأبي الدرداء : «قد كنت وجدت عليه في نفسي في أمور لما تدبرتها في مرضي هذا وحضرني من الله حاضر عرفت أن عمر كان يريد الله بكل ما فعل ، كنت وجدت عليه في نفسي حين بعث إلى من يقاسمني مالي حتى أخذ فرد نعل وأخذت فرد نعل ، فرأيته فعل ذلك بغيري من أهل السابقة ومن شهد بذلك ، وكان يغلط على وكانت غلظته على غيري نحو من غلطه على ، وكنت أدل عليه بقراة فرأيته لا يبالي قريباً ولا لوم لائم في غير الله . فذلك الذي أذهب ما كنت أجد عليه ، وكان يكثر على عنده وما كان ذلك إلا على النظر - كنت في حرب ومكابدة وكانت شاهداً وكان غائباً فكنت أعطي على ذلك ، فخالفه ذلك من أمرى» .

ولقد توفي رحمه الله وهو يجعل وصيته وتركته وإنفاذ عهده إلى عمر بن الخطاب ..

ونحن اليوم ننظر إلى القصة بعين التاريخ فنرى - كما أسلفنا - أن الفاروق إنما ختم دوراً ختمه القدر وانقضت به الحوادث . فلم يكن بعد القمة التي ارتفع إليها خالد في ضربته لدولة الرومان مرتفع لراق ولعل مجده الباذخ قد كانت تعوزه قمة من نوع غير تلك القمم التي تسنم فيها صعداً من غلبه على طليحة ومسيلمة إلى غلبه على القياصرة والأكاسرة : تلك هي قمة التجمل والإخلاص إلى الواجب الأليم يوم عزله . فهى والله لما يحسب له إلى جانب قممه الباذخ ، قمم العظيم الظافر الجسور .. وأين - لو لا عزله - كنا نبصر بينها قمة العظيم الصابر المطير؟

# عقريته الحربية

كسبت المعارك الخامسة لأسباب لا تُحصى ، وكسبت معارك شتى للسبب ونقيضه ، وربما تعرض النقاد العسكريون للمعركة الواحدة فإذا بهم يردون النصر فيها إلى أسباب تتناقض وتتباعد كأنهم يتكلمون عن النصر والهزيمة .

كسب بعض المعارك ؛ لأن الأقواس كانت أكثر من السيوف ، وكسب بعضها ؛ لأن السيوف كانت أكثر من الأقواس .

وكسبت معارك حاسمة ؛ لأن رماح المنتصرين كانت أطول من رماح المهزومين بشبرين أو بضعة أشبار ، وكسبت معارك غيرها ؛ لأن الرماح كانت تتلاحق في طولها على حسب الصفوف .

وفي بعض المعارك كان الفرسان في الوسط ، فقيل إن هذا كان من دواعي النصر العاجل ، وفي معارك أخرى قيل إن دواعي النصر إنما ترجع إلى قيام الفرسان على الجانبين ..

وكثيراً ما يقال إن اشتراك الفرسان والمشاة في العمل كفيل بالغلبة في بعض الميادين . ثم يدور الكلام على ميدان آخر فيقال إن ترخيص الفرسان بعزل عن القتال إلى ساعة الفصل هو الكفيل بالغلبة المؤذنة حتى نهاية القتال ، وربما قيل إن ظهور الفرسان في ميدان يضيق عن حركات المناورة جنى على الفرسان وعلى المشاة فدب الفشل في صفوف هؤلاء وهؤلاء ..

ولقد يحاول بعض الخبراء أن يجمعوا أسباب النصر إلى قاعدة موجزة فيقولون كلاماً يحسن الاطلاع عليه ، ولكنه كلام يقرأه القائدان معًا فيبوء أحدهما بالنصر وبيء الآخر بالهزيمة .

مثل هذه القواعد الموجزة كمثل القاعدة التي توجز لك البلاغة الشعرية في كلمات ثلاث وهي : الوزن ، واللفظ ، والمعنى .. ولا خطأ في هذا الإيجاز ، ولكنه مع هذا لا يعلم الشاعر الصواب .

وقصاري ما يقال بعد تقرير الأسباب وتدوين القواعد أنها لا تمنع الفروق بين

معركة ومعركة وميدان وميدان ، وأن القائد الموفق هو الذى يلمح هذه الفروق فيعمد إلى العمل اللازم فى الوقت اللازم بالقدر اللازم ، فلا ينقص أو يزيد ، ولا يتقدم أو يتاخر ، ولا يوحد العمل مع وفرة الفروق ..

وإذا كان كل شيء فى المعركة يتوقف أحياناً على كذا أو كذا من الخطوات فى السبق إلى حومة القتال ، وكذا أو كذا من الأسباب فى طول الرماح ، وكذا أو كذا من التفاوت فى سرعة القذيفة هنا أو هناك ، أو كذا وكذا من الحركات إلى اليمين أو إلى الشمال وإلى الأمام أو إلى الوراء ، فتفصيل أسباب النصر فى المعارك القديمة على التخصيص ضرب من المستحيل ؛ لأن إثبات الفوارق بين المعسكرين فى الأسلحة والمواعيد والعدد والحركة غير ميسور ، وأقصى ما نطمع فيه أن نقنع بالإجمال دون التفصيل .

وأجمال القول فى توفيق خالد بن الوليد أنه لم تعوزه قط صفة من صفات القائد الكبير المفطور على النضال ، وهى الشجاعة والنشاط والجلد واليقظة وحضور البديهة وسرعة الملاحظة وقوة التأثير .

كان يضع الخطة فى موضعها ساعة الحاجة إليها .. فكان يحارب بالصفوف كما كان يحارب بالكراديس ، وكان يحارب بالكمين والكمينين كما يحارب أحياناً بغير كمين ، وكان يستخدم التورية والمباغة والسرعة على أنماط تختلف باختلاف الدواعي والأحوال .

وقد علم أن تمزيق الجيوش أجدى في الحرب من الحصار والاحتلال وعلم أن الخبر قوة وسلاح ، فكان يستطلع أخبار العدو ولا يتبع له أن يستطلع خبراً من أخباره يفيده أو يحميه من بأسه ..

وأجدى من هذا جميعه أنه كان لا يغفل عن القوة الأدبية يعززها ما استطاع فى جيشه ويضعفها ما استطاع فى جيش عدوه .

فكان هو نفسه مادة لهذه القوة الأدبية تجيش بها نفوس أنصاره فيشقون بالفوز ويأمنون خطر الهزيمة ، وتشيع فى نفوس أعدائه فيسرى إليهم الذعر وتفارقهم الثقة والطمأنينة .

\* \* \*

وإلى هذا ، كان يعتمد على قوة الإيمان وهمة الأمل ، فيتعهد جيشه بالعظات قبل القتال وفي أثناء القتال ، ولا يفوته وهو مشغول بالضرب والطعن والتوجيه والمراقبة أن يطوف بين الصفوف للتذمیر والتشجيع فيعمل ويقول القول الذي هو ضرب من العمل ، فإذا قال : «إن الصبر عز وإن الفشل عجز وإن الصبر مع النصر» فليست هي أصياء تمر بالهواء ، ولكنها في العز والصبر ماثلان للعيان يسريان بالقدوة منه إلى كل مسمع وجنان ..

وإلى هذا وذاك ، كان يشير المنافسة الكريمة في صدور جنده وأعوانه ، فيدعوهם إلى التمايز والتناظر لينفث فيهم مع عزيمة الإيمان عزيمة أخرى من حب الفخار وخوف المسبة والعار .

ويتخذ من الغيرة على العرض مددًا لهذه العزائم التي تواجه الموت على حد قوله كما تواجه الحياة ، فإذا بالرجل الفرد يبلى في قتاله ما ليس يبليه عشرات .

\* \* \*

ولم يخف عليه قط مقتل العدو من قوته الأدبية حيثما عمد إلى هذا المقتل في منازلات للمستبددين والطغاة . فإنهم في جيوش الأم التي طال عهدها بالظلم يرتفعون إلى مقام الأرباب من حيث يتحدر رعاياهم إلى مقام القطيع السائم . فإذا أصيب القائد في الجولة الأولى ، فكثرة الجندي بعد ذلك معاون على الهزيمة وليس بالوقاية منها ؛ لأنها كثرة من الخوف والذعر وليس كثرة من الثقة والثبات .

ولقد كان هو يخلق فنون الحرب التي يجمعها «الخبراء» في عصورنا هذه بمراجعة الحروب وتحصيل الدروس واستخراج القواعد من الخطط والمعلومات .

قرأنا في كتاب «فن الحرب اليوم»<sup>(١)</sup> مؤلفيه من قواد البحر والبر والهواء : «عند بحث هذه المسألة ينبغي أن نحضر في أذهاننا أنه مع استثناء قليل لم يكن ثمة إلا نوعان من السلاح سيطرا على حومة القتال ، وهما السلاح المقذوف والسلاح الضارب أو القارع ، أي النيل أو السهم أو الرصاصية من جانب ، والهراوة والسيف والرمي من الجانب الآخر . . ومجمل ما يقال بعد هذا أن الصيف هو أنساب الأوضاع لتطور قوة السلاح

(١) Warfare Today تأليف الأميرال باكون والجنرال فلو ومارشال الطيران باتريك بلايفير .

الضارب؛ لأن الرماة بالقذائف يحتاجون إلى مدى مكشوف . وإنما يتأنى الضرب في العمق كرات متلاحقات من المقاتلين جماعات جماعات» .

إن خالد بن الوليد لم يقرأ ولم يفته شيء بفواته عنه؛ لأنه قد علم كنهه ولبابه من بديهته الخربية ، فقاتل بالصفوف حيث تغنى الصحف وباكراديس حيث لا تغنى إلا الكراديس .

وفي هذا الكتاب أيضاً يقول المؤلفون : «يتضح مما تقدم أنه في حملات السلاح الضارب هناك أمران ضروريان ، وهما : الاستطلاع ، وكتمان الحركات ، والغرض من الاستطلاع وزن قوة العدو ومن كتمان الحركات أن تحول بينه وبين وزن قوتك وتوقع الهجومة من أي موضع تكون» ..

ثم يتكلمون عن الاستطلاع كما يجري في عصرنا الحديث فيقولون : «وعلى هذا يجري الاستطلاع من الهواء قبل الحركات الأولى وفي خلالها ، وتتقدم الكراديس في أثناء ذلك على نظام المعركة ، أي على النظام الذي تتألف به حين تدعى إلى الهجوم» .

وهذه هي ربيئة خالد للاستطلاع ، ومسيره «على التعبئة الكاملة» التي يهجم بها ساعة اللقاء بالنظام الذي كان يسير عليه ، ثم يدخل في التحام قريب ولا يطيل في موقف التقاذف بالنبل والسهام .

وتقرأ في كتاب «الأسلحة وفنون التعبئة»<sup>(١)</sup> مؤلفه وترنجهام الذي كان محرراً لمجلة الجيش والبحرية بالولايات المتحدة : «إن سرعة الحركات وقوة الإصابة وتدبير الوقاية هي الآن - كما كانت في كل زمان - بعض مفاتيح النصر التي لاشك فيها ، فإذا كسبت المعارك أحياناً بالمفاجأة أو التركيز في الموضع الحاسم وفي الوقت اللازم أو المناورة البارعة ، فهذه المزايا إنما تستمد مباشرة من التفوق في سرعة الحركة أو في قوة الإصابة أو في تدبير الوقاية .

وخلال بن الوليد لم يقسم فن التعبئة هذا التقسيم حين علم أنه يضمن سرعة الحركة باقتحام الصحراء الخفيفة ، ويضمن المفاجأة بهذا الاقتحام ، ولا يزال واثقاً بالوقاية حينما حارب وظهره إلى الصحراء أو حينما تقدم وراء جيش مهزوم لا يتماسك له قوام .

\* \* \*

ووضع الخبير الحربي المشهور ليدل هارت<sup>(١)</sup> كتاباً مستقلاً عن فن سوق الجيوش على طريق التورية لخصه في قوله : «إن التحرك في الوجهة المتوقعة يحفظ توازن العدو ويزيد بثبتت هذا التوازن قدرته على المقاومة ، وفي الحرب - كما في المصارعة - إنما يتتأتى لك أن تغلب الخصم دون أن تزحزح قدمه وتخل توازنه باستنفاد قوتك أنت استنفذاً لا يناسب الجهد الذي يلقاه خصمك ، ولن يباح النصر بهذه الوسيلة إلا بفضل الرجحان الكبير في قوتك على نحو من الأحياء ، وقد يضعف الجسم في النتيجة مع ذلك .. وعلى نقيض هذا ، يتبئنا التاريخ العسكري في جميع العصور لا في عصر واحد ، وفي جميع الحروب الحاسمة على التقرير ، أن الإخلال بتوازن العدو نفسياً ومادياً هو المقدمة التي لا محيد عنها للقضاء عليه» ..

وهذا الإخلال بتوازن هو الغاية التي كان يتوكلاها ابن الوليد ، إما بالهجوم من جهتين أو ثلات جهات ، وإما بالمفاجأة التي لا تتوقع بحال من الأحوال ، وإنما بالكمين الذي يدخل اليأس على العدو في ساعة بالتطويق من حيث لا ينتظر التطويق .

وكل أولئك مفهوم جد الفهم أن يزلزل الأقدام ويخل التوازن ، وكل ما يزلزل أقدام الإنسان في الحرب أو السلم فهو كذلك مفهوم جد الفهم من أقدم الزمان ، ولكن القدرة حق القدرة هي معرفة الوقت ، ومعرفة الوسيلة ، ومعرفة التنفيذ متى عرف الوقت وعرفت الوسيلة ، وبهذا دون غيره تتجلى «معرفة» القواد الملهمين ..

وقال خبير حربي آخر هو أرثر برني<sup>(٢)</sup> في كتابه «فن الحرب» معقبًا على حرب الفرس واليونان : «كانت قوة الفرس ، جنوداً ، قائمة على الخيالة والرماة ، وكانت طريقتهم في القتال أن يطروا العدو سهاماً ، ثم يجترفوه بجملة من الفرسان في الوقت اللازم ، وأفلحت هذه الطريقة مع أصحاب الأقواس من الميديين ، وأصحاب الرماح الراكبة من الليديين ، وأصحاب المشاة الثقيلة من البابليين والمصريين ، لكنها خابت مع اليونان ، وكانت التبعية في خيبتها على ضعف فرق المشاة الفارسية ، فإذا ما استطاع الجندي الإغريق أن يقتربوا - وكل شيء يتوقف على هذا - تناولوا المشاة الفرس على عجل بسيوفهم القصيرة ودروعهم الصغيرة ..» .

---

The Strategy of Indirect approach: by Liddell Hart  
The Art of war : by Arthur Brinie

(١)

(٢)

ولو عمم هذا الخبر القول لوجب أن يقول إن الذى خيب طريقة الفرس مع اليونان هو الذى خيبها مع العرب من أيام ذى قار إلى أيام خالد بن الوليد ، فالهجوم من قريب بالسيوف القصيرة والدروع الصغيرة هو الجنة<sup>(١)</sup> التى احتمى بها العرب من الرماة ومن الفرسان ، بل ومن الفيلة فى بعض الأحيان ، وقد قيل فى الأمثال الشعبية التى هى أصدق من قواعد الخبراء «الذى تغلب به العب به» وقد كان خالد يعلم أن الالتحام هو أدنى ضرورة القتال للجندي الذى ينافح عن عقيدة ويضرب بالسلاح الخفيف ، فلم يلق الفرس ولا الروم إلا فى التحام .

وقد صح هنا رأى وترنجهام مؤلف كتاب «الأسلحة وفنون التعبيثة» الذى سبقت الإشارة إليه حين قال : «إن بعض الجماعات الإنسانية بطبيعة التغيير ، ومن هذه الجماعات المالك الآسيوية التى يحكمها ملك أو عاشر مرفوع النسب إلى السماء ، فإنها تنتظم على سنن فحواها أن التغيير لا ينبغي وأن العادات المأثورة كلها حسنة قوية ، إن كل ما يعمل الآن خلائق أن يعمل كما قد عمل منذ أزمان ، وربما لاذت بعض الأمم التى هى أقرب إلى التقدم بفترة من فترات الراحة تستيقن فيها التقاليد والمأثورات على سنة المحافظة على القديم ، فإذا بربت جماعات من هذا القبيل للقتال بربت وفي رءوس قواه وجندوها فكرة عتيقة عن الحرب وحقيقةها ، ولم يغيروا خططهم وأراءهم للاستفادة بسلاح جديد أو معرفة جديدة ، ورسخت عندهم أصول رجعية للحرب أو لم تكن لهم فيها أصول على الإطلاق ، ولكنهم يضمنون بحكم العادة وفقاً للترتيب الذى وضع منذ عهد بعيد وإن هذه الجماعات لتخرج جيوشًا ليس أسهل من تحطيمها بجيوش الأمم التى يسهل عليها اتخاذ الأساليب الجديدة ومواجهة الغير والطوارئ ..

ولو شاء صاحب هذا الرأى لشمل الدولة الرومانية فيما حكم به على الدول الآسيوية ؛ لأنها كانت تقاتل بخطط وضعها الأقدمون لها منذ قرون ، وهى على هذا عاجزة عن تنفيذ القديم عجزها عن ابتكار الجديد .

وجملة القول أن خالدًا كان يحارب بالقريحة الملهمة أناسًا رثت عقائدهم كما رثت ملوكاتهم العسكرية ، فكانوا يرتبون كتائبهم وأسلحتهم فى الميدان على نحو مرسوم كأنهم قائمون فى مراتبهم بديوان التشريفات ، وكان خالد يلبى الضرورة عفو

(١) الجنة أي الدرع أو الوقاية .

الساعة في ترتيب كل كتيبة وكل سلاح ، فإذا بدا له أن الخيالة لا تجدى في الحركة جدوى المشاة ترتب حركات الجيش معه كما تترتب الحركات في أعضاء الجسم الشاعر بتلبية الأعصاب والجوارح لراکز التنبيه في الدماغ ، فيترجل وقد ترجل معه كل من تنفعه الحركة على قدميه في كره وفره وهجومه ودفعه .

إذا بدا له أن الحرب بالجماعات أنسع من الحرب بالصفوف المختلطة ، فما هي إلا كلمة قالها حتى تتلاقي تلك الجماعات كل منها إلى قائدتها اختار : «عايزوا أيها الناس» فإذا هم بعد لحظات متمايزون ..

وكانت مادة القتال التي يعمل بها من جند أو سلاح تغنيه وتلبيه ، فكان جنده يصبرون على الشدة ولا يروعهم فقد مفقود ؛ لأنهم مؤمنون عالمون أن الموجود هو رب القائد والمقود ، وكانوا يصبرون على الهزيمة ؛ لأنهم عرب معودون في غزوائهم أن يكرروا بعد فر ، وأن يجتمعوا بعد تفرق ، فهم يحسبون النكوص ضررًا من التحفز للثواب ، أما خصومه فكانوا يتسلطون تباعًا كما تساقط حجارة اللعب المرصوقة إذا سقط منها الحجر الأول .. فلا تماسك بعد ابتداء السقوط ..

ومن ثم كان ناطاً فريداً بين قواد التاريخ ؛ لأنه يمزج الفن بالبديهة ، كما يمزج فن البداوة بفن الحضارة .. وكان يقتبس ويجدد بالرأي والفتنة كما يقتبس ويجدد بغريزة موروثة من قبيلة «القبة والأعناء» يصح أن تسمى غريزة الميدان . وقد تصعب المقارنة بينه وبين قواد العصور الخديعة لاختلاف الأسلحة والمسافات ، وإن كنا نعتقد أن القائد العبقري تسعفه عبقريته على اختلاف العصر والسلاح .

ولكن المقارنة بينه وبين قواد الطراز الأول من الزمن القديم تقدمه إلى المرتبة الأولى بين أكبر القواد ، ومنهم الإسكندر وبليزاريوس اللذان حاربا عدواً كعدوه في ميدان كميدانه . فالإسكندر في وقعة «أرهل» هزم جيشاً فارسيًا تقدر عدته بمائة ألف من الفرسان والمشاة ، وبليزاريوس في وقائع أرمينية هزم جيشاً فارسيًا تقدر عدته بأربعين ألفاً أو قرابة الأربعين .. والمقارنة بين خالد بن الوليد وهذين القائدين ترجح كفته على كفيهما معاً في هذا الميدان ؛ لأن الإسكندر كان يقود خمسة وأربعين ألفاً وبليزاريوس كان يقود نيفاً وعشرين ألفاً ، وكلا الجيشين مسلح بأمضى الأسلحة في ذلك الزمان ..

وقد كان خالد يحارب بثمانية عشر ألفاً جيشاً أعظم من الجيوش التي تصدى

لها القائدان الكبيران ، ولم يكن له مثل سلاح المقدونيين أو سلاح الرومانين ، ولم يكن نصرهما كنصره ولا العاقبة بعدهما كالعاقبة بعده ، وزاد على ذلك أن انتصر مثل هذا النصر على كل عدو من العرب أو العجم ، ومنهم الرومان في أكبر الميادين ، ميدان اليرموك .

فكان خالد في التاريخ العسكري هو مكان الطليعة بين أكبر القواد الذين اشتهروا بالفن ، أو اشتهروا بالعقبالية ، أو اشتهروا بالمناقب الشخصية . وفيه من ملامح القيادة في العظام والصغار ما يدل على طبيعة القيادة الملهمة ، وأنه كان كما يقال قائداً من فرع رأسه إلى قدميه .

فقد خالد قلنسوته يوم اليرموك ، فقال : اطلبوها ، فبحثوا ونظروا فلم يجدوها ، فما زال يأمرهم أن يطلبوها ويلحووا في طلبها حتى وجدوها ، فإذا هي خلقة لا تساوى شيئاً . فسئل عن ذلك فقال : «اعتمر النبي ﷺ فحلق رأسه فابتدر الناس شعره فسبقتهم إلى ناصيته فجعلتها في هذه القلنسوة ، فلم أشهد قتالاً وهي معى إلا تبين لى النصر» .

رحمه الله! لم تفتـه من سمات الـقيـادة حتـى التـعـويـذـة المشـهـورـة بـين رـجـالـ الـحـرـوب .. فـما زـالـ مـعـلـومـاً عـنـ كـبـارـ الـجـنـدـ أـنـهـمـ يـأـسـونـ إـلـىـ تـعـويـذـةـ يـعـتـزـزـونـ بـهـاـ وـيـسـبـشـرـوـنـ بـصـحـبـتـهـاـ وـهـمـ يـخـوضـوـنـ غـمـرـاتـ الـمـوـتـ .ـ وـمـاـ فـيـ ذـلـكـ مـنـ عـجـبـ ،ـ فـلـيـسـ أـحـوـجـ إـلـىـ صـلـةـ بـعـالـمـ الـغـيـبـ مـنـ رـجـلـ يـلـقـىـ الـمـوـتـ صـبـاحـ مـسـاءـ .ـ

وقال خالد في أخريات عمره : «ما ليلة يهدى إلى فيها عروس أنا لها محب ، أو أبشر فيها بغلام أحب إلى من ليلة شديدة الخلود في سرية من المهاجرين ، أصبح بهم العدو ، فعليكم بالجهاد» .

هذا حبيب الحرب الذي يهواها وتهواه ، فله منها الصفة التي لا تصطفى بها أحداً من الطلاب والقرناء على بغضاء .

# مفتاح شخصيته

تقدمت الإشارة إلى قصة الشبه القريب بين خالد بن الوليد وعمر بن الخطاب في ملامح الوجه وطول القامة ، وأنهما كانا من التقارب بحيث يشتبه الأمر على قصير النظر وهو يتكلم إليهما ، فيخاطب عمر بن الخطاب وهو يظن أنه يخاطب خالد بن الوليد .

ويلوح لمن يقرأ سيرة الرجلين أن الشبه بينهما يتعدى الملامح والقامة إلى معالم الشخصية وطبعات القوة النفسية ، فكلاهما يجوز أن يقال فيه إنه «جندى» بالفطرة وإن «مفتاح شخصيته» هو السليقة الجنديّة ، فإذا أحضرنا في أخلاقنا كلمة «الجندي» أو الجندي المطبوع لم نجد في ابن الخطاب ولا في ابن الوليد صفة لا تحتويها هذه الكلمة في معنى من معانيها ..

وبين الرجلين فارق لا خفاء به في الخلق والتفكير .

لكنه فارق لا يخرج بهما من نطاق هذه الطبيعة ، فكلاهما جندى مطبوع على الخلائق الجنديّة ، ولكن ابن الخطاب تغلب عليه ، من مزاج الجندي ، ناحيته الروحية أو ناحية الضمير ، وابن الوليد تغلب عليه ، من هذا المزاج نفسه ، ناحية الحيوية أو ناحية البنيان والتركيب ..

وأصح من هذا أن نقول إن عمر كان جنديا في أخلاقه الوازعة الحاكمة ، وإن خالداً كان جندياً في أخلاقه الدافعة الهاجمة . وفي الجنود ، كما لا يخفى ، هذه الأخلاق وهذه الأخلاق .

ولا ريب أن هذا الفارق بين الفاروق وسيف الله إنما هو قبل كل شيء فارق بين نفسيين ، أو بين رجلين ، أو بين «شخصيتين» .

لكن هذا لا يمنع أن يكون في الوقت نفسه فارقاً بين «قبيلتين» وبين أسرتين وبين نشأتين .. فإن الفوارق بين بني عدى قبيلة عمر وبين بني مخزوم قبيلة خالد خليقة أن تتجه بالمزاج المتقارب وجهتين متباينتين ..

فبني عدى - آل عمر - كانوا في الجاهلية أهل تحكيم ومعرفة بالفصل في

الخصومات وقد ذاقوا ، كما قلنا في «عصرية عمر» ، «طعم الظلم من أقربائهم بني عبد شمس ، وكانوا أشداء في الحرب يسمونهم لعقة الدم ، ولكنهم غلبوا على أمرهم لقلة عددهم بالقياس إلى عدد أقربائهم .. فاستقر فيهم بعض القوى المظلومة للظلم وحبه للعدل الذي مارسوه ودردوا عليه .. .

أما بنو مخزوم - آل خالد - فكانوا على خلاف ذلك أهل حرب وسطوة وأصحاب ثراء ورخاء ، وكانوا في الجاهلية موكلين بالخيول والسلاح ، معتزين بالعتاد التليد ، والعدة والعديد .

وكان ثراؤهم يعلى لهم في أسباب الترف والنعيم كما تعلى لهم فيه مزية أخرى من المزايا التي تكلفها للقبيلة عزة السلطان وطول العهد بالحضارة والرئاسة .. وتلك المزية هي جمال النساء .

فقد كان يقال إن «المخزوميات» رياحين العرب .

وكان في رجالهم ذلك الغزل الذي أخرج منهم شاعره الأول عمر بن أبي ربيعة ، بل أخرج منهم غزلين ظفراه حتى في النساء والأتقياء ..

جاء في كتاب الأغانى عن أبي السائب المخزومى : «أنه كان رجلاً صالحًا زاهدًا متقللاً يصوم الدهر ، وكان أرق خلق الله وأشدتهم غزواً ، فوجه ابنه يوماً يأتيه بما يفطر عليه ، فأبطن الغلام إلى العتمة ، فلما جاء قال له : يا عدو نفسه ، ما أخرك إلى هذا الوقت؟ قال : جزت بباب بنى فلان فسمعت منه غناء فوقت حتى أخذته . فقال : هات يابنى ، فوالله لئن كنت أحسنت لأحبونك ولئن كنت أساء لأضربنك ، فاندفع يغنى بشعر كثير :

ولما علوا شغبًا<sup>(١)</sup> تبيّنت أنه  
قطع من أهل الحجاز علائقى  
فلا زلن حسرى ظلّعاً قد حملنها إلى بلد ناء قليل الأصداق

«فلم ينزل يغنيه إلى نصف الليل ، فقللت له زوجته : قد انتصف الليل وما أفطربنا . قال لها : أنت طالق إن كان فطورنا غيره . فلم ينزل يغنيه إلى السحر . فلما كان السحر قالت زوجته : هذا السحر وما أفطربنا ، فقال : أنت طالق إن كان سحورنا غيره ، فلما أصبح قال لابنه : خذ جبتي هذه وأعطي خلقك ليكون الحباء فضل ما

(١) منهل بين طريقى مصر والشام .

بينهما . فقال له : يا أبى أنت شيخ وأنا شاب . وأنا أقوى على البرد منك . قال : يا بنى .. ما ترك صوتك هذا للبرد على سبيلاً ما حييت» .

واطرح كل ما فى هذه القصة من المبالغة والإغراق تبق منها بقية كافية لبيان مكان الغزل من نساك بنى مخزوم ، فضلاً عن الشعراء والظرفاء .

وندع القبيلة إلى الأسرة فيتراءى لنا في النظرة الأولى ذلك الاختلاف الذى لا بد منه بين معيشة الخطاب ومعيشة الوليد ، أو بين معيشة الرجل الكادح لنفسه الخشن في ملمسه ، وبين معيشة الرجل المترف الفخور بالمال والبنين والجاه المكين .

لكنه مع هذا فرق في المعيشة لا يتغلغل إلى بوطن الطباع ، إنما الفرق المتغلغل إلى بوطن الطباع ، بل إلى أعمق أعماقها ، هو فرق البنية العصبية بين أبناء الخطاب وأبناء الوليد .

فمن أوصاف أبناء الوليد عامة ينكشف لنا «قلق عصبي» في هذه الأسرة قد تطرف جد التطرف في أفراد منها ، واعتدى بعض الاعتدال في آخرين ..

فعمارنة بن الوليد هو الذي بلغ منه الاضطراب أن يراود امرأة في محضر زوجها ، وأن يجترئ على حرم النجاشى بالمحاالة ، ثم يجترئ بالتحدث عن هذه المحالة حديث الفخر والمباهلة ، ثم ينطلق مع الأوابد في الآجام بفعل السواحر كما قيل ، وهو قول لا يخفى مدلوله في لغة العصر الحديث ..

وذكر عن خالد كما ذكر عن أخيه الوليد أنه كان يتفرع في نومه . فذاك أثر من آثار «أعصاب الأسرة» كلها على ما هو واضح من جملة المشاهدات في أبنائها ، وإن كان يجمع بهم في حين ويکبح في حين ..

وقد كان خالد يغضب فينبع لونه كما جاء في كتب الفتوح من حديث المغاضبة بينه وبين أبي عبيدة بعد تسليم دمشق ومصالحة أهلها ، وقد كانت علة المغاضبة أن أبيا عبيدة يحسب التسليم صلحًا ، وخالفًا يحسبه غالبًا يحق فيه على المغلوب جزاء السبي والاغتنام والقصاص ..

وكانت في خالد حدة يملكتها أو تملكته آونة بعد آونة ، وفي القليل الذي بلغنا إشارة إلى الكثير الذي لم يبلغنا . فقد غاضب أبيا عبيدة وغاضب عبد الرحمن بن عوف وغاضب عمار بن ياسر . وقال له عمار وقد سمع منه ما سأله : «لقد هممـت

ألا أكلمك أبداً فأصلح بينهما النبي عليه السلام وهو يقول خالد : «يا خالد .. مالك ولعمار .. رجل من أهل الجنة قد شهد بدرًا» ثم يقول لعمار : «إن خالداً يا عمار سيف من سيف الله على الكفار» .

فهذا الفارق بين الأسرتين ، وذلك الفارق بين القبيلتين ، مفسران صالحان لاختلف لونى «الجندية» فى شخصية الرجلين العظيمين . عمر إلى الجندية الموزوعة وخالد إلى الجندية المدفوعة ، وعمر إلى الشطف المختار وخالد إلى المتع المباح .

ولا يرد إلينا العجب بعد هذا أن يكون شعور خالد بالمرأة هو شعوره ذاك الذى أهده للملاحظة والمؤاخذة مرات ، وجعل من مؤاخذيه أرغب الناس فى عنده والثناء عليه ، ونعني به الخليفة الصديق .

وقد كان هذا الشعور يلازمه ما يلازم أبناء الثراء من حب الرفاهية وبهجة الحياة ، فلم يفرغ من الحرب قط إلا انقلب منها إلى واد ظليل فى صحبة زوج محببة إليه ، فقضى فى وادى الوبير باليمامة أيام الدعة بين زوجيه بنت مجاعة وبنت المنها ، وقضى فى دومة الجندل أيام الهدأة بين الواقع فى صحبة ابنة الجودى الحسناء ، واستطاب المقام بحمص بعد العزل وأثره على المقام بالحجاز ، وأغضب الفاروق ؛ لأنه «كان يدخل الحمام فيتدىك بعد النورة بشخين معجون بخمر» فلما لامه الفاروق فى ذلك قال : إننا قتلناها فعادت غسولاً غير خمر ، ثم قال يخاطب عمر :

سهل أبا حفص فإن لدينا شرائع لا يشقى بهن المسهل  
وهل يشبهن طعم الغسول وذوقه حميًا الخمور ، والخمور تسلل  
وفي كل أولئك هو سليل حق لبني مخزوم ولبيت الوليد ، وترجمان صدق لتلك  
البنية العصبية المتفززة التى تجنبه إلى المتعة فى أيام الدعة كما تجنبه به إلى  
البطش فى مقام الجlad والعناد ، وتفسر لنا الجندى الذى تغيل به القوة الحيوية تارة  
إلى لقاء الحسان وتارة إلى لقاء الأقران .

وهو نفسه قد أبان عن طويته كلها غير عالم حين قال : «ما ليلة يهدى إلى فيها  
عروس أنا لها محب أو أبشر فيها بغلام أحب إلى من ليلة شديدة الجليد فى سرية  
من المهاجرين أصبح بهم العدو ، فعليكم بالجهاد» ..

فالحرب عنده اشتهاه ، والعرس عنده غاية المتع ..

والحرب في رأيه حسناء تشتتها أبداً ولا تشيب كصاحبة الزبدي التي تكون في مبدئها «فتية تسعي بزینتها لکل جهول» ثم تصيح :  
شمساء جزت شعرها وتنكرت مكرهه للشم والتقبيل  
وأياً كانت متعته بالمرأة الحسناء أو بالمقام الوثير ، فهى متعة القوى اليقظان  
وليس متعة الضعيف المستنيم .

هي متعة المسافر الذي يستريح إلى الواحة ؛ لينفض عن الجهد ويتزود منها بجهد جديد ، وليس متعة المتهافت الذي يتوق إلى مهاد الراحة لينغمض فيها ويستكين إليها ولا يفيق من سكرتها .

بل هو يحب المتعة ؛ لأنّه يحب الجهاد ، فإذا طالت عافها وبرم بها واحتواها ، وأنف أن يقنع بها ويستمرّها ... فلم يطق سنة واحدة بالخيرية بين حروب فارس وحروب الروم ، وسمّاها «سنة نساء» ؛ لأنّها كانت راحة من العناء ، مع أنها كانت راحة المتربص المتوفّر ، وكانت راحة يتخلّلها وثبات وضربات من هنا وهناك ..  
وهكذا كان يأخذ من المتعة بأيسر المقادير ، ليأخذ من الشدة والبأس بأوفر المقادير ..

لأن طبيعته القوية هيأته للشدة والبأس قبل كل شيء ، وما بقي من الطبيعة للرياضة فقد أتمته الرياضة بعزيمة الجبارية التي لا تلين . باستمرار ما لا مرأة فيه من طعام وشراب ، وبأكل الضب وشرب السم ومطاولة الركوب أيامًا بعد أيام ..

لا جرم يكون أكبر الأسى لتلك النفس في ساعة الموت أنها تموت على الفراش أو على حد قوله كما يموت البعير : «القد طلبت القتل في مظانه ، فلم يقدر لى إلا أن أموت على فراشي ... ولقيت الزحوف وما في جسدي شبر إلا وفيه ضربة بسيف أو رمية بسهم أو طعنة ببرم ، وهأنذا أموت على فراشي حتف أنفني كما يموت البعير ، فلا نامت أعين الجناء» ..

وأقرب شيء أن يلاحظ في سيرة خالد - من نشأته إلى وفاته - أن هذا الولع كله بالحرب لم يكن ولعاً بالشر والسوء ، ولا ولعاً بالضغينة والبغضاء . فكانت عداواته كلها عداوات جندي مقاتل ، ولم تكن عداوات مضطغفن أثيم .. ولم يعرف قط عنه أن حمل الضغينة لأحد من الناس ، ولو أنه اضطغفن على أحد لكان أحق

الناس أن يضطغرن عليه عمر بن الخطاب؛ لأنَّه عزله وشطر ماله وأبقاءه في العزلة سنوات، ولكنه لم يعمل عملاً واحداً ولم يقل كلمة واحدة تدل على ضغفه عليه. وقد سامحة والتتس له المعدنة وعلم أنه قد أراد وجه الله بما حاسبه عليه، وكان أشد ما قاله فيه: «الحمد لله الذي قضى على أبي بكر بالموت وكان أحب إلى من عمر، والحمد لله الذي ولَّ عمر وكان أبغض إلى من أبي بكر ثم ألمَّني حبه»، وربما ذكره وهو غاضب فسماه «الأعيسير ابن أم شملة» فكانت هذه الكلمة أدل على التحبيب منها على الكراهة، ولاحت كأنها كلمة المغلوب في لعبة لا في غرض عظيم يقعد ويقيِّم ..

وقد يمكن كثيراً أن تتسع هوة البعد بين الولع بالحرب والولع بالشر والضغينة، وإنها لأولى أن تتسع بينهما حيث تكون الحرب ميدان التضحية والفداء في سبيل الغيرة القومية أو في سبيل الإيمان والضمير، وحيث يكون الرجل قد تربى على مراسها وطبع في نفسه على مزاج يألف القتال ولا ينفر منه. وليس في المجتمعات الإنسانية التي تصبح الحرب فيها ضرورة من ضرورات الحياة والشرف باعث إلى النفرة من القتال، ولن تزال القدرة على الحرب شرفاً وشجاعة إلى آخر الزمان، مادام في بني الإنسان من يحمل السلاح للعدوان والبغى والتلصصن والمراء، فيتقىء بني الإنسان من يحمل السلاح للحق والعقيدة والإنصاف.

وعلى كثرة من قتل خالد في حروبه لم يكن يقتل أحداً فقط وهو يشك في صواب قتله وإن أخطأ وجه الصواب، فالقتلى الذين طاحت بهم سيف الجلادين بأمره في «نهر الدم» كانوا يستحقون عنده القتل قرباناً إلى الله وجراة لهم على عناد الشرك والإصرار.

أما إذا شك في صوابه فهو يستكثر المسألة إلى رجل واحد فضلاً عن الجحافل والقبائل، ويسبق إلى الرفق رجلاً كأبي عبيدة عرف طوال حياته بالرفق والرحمة والأناة. فيقول له وقد تناول رجلاً بشيء: «إنِّي لم أرد أن أغضبك، ولكنني سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنَّ أشد الناس عذاباً يوم القيمة أشد الناس عذاباً للناس في الدنيا» ..

فهو مطبوع على عداء الجندي المقاتل وليس بالمطبوع على عداء الدسيسة والشر في صغائر العيش وسفاسف الأمور.

كذلك لا يفهم من ولعه بالحرب على هذه الصفة أنه كان مبتلى بذلك الولع الأهوى الذى يبتلى به من لا يعقلون هجوماً إلا كهجوم الريح أو فراراً إلا كفارار الحيوان .

فقد كان يقدم عن علم بواضع الإقدام ؛ ولذلك لم ينهزم قط وهو مسئول عن الهزيمة .. وإنما هزم فى حنين مرة واحدة وهو مسئول عن اليوم كله كما قدمناه .

أما إذا وجب التراجع ، فالشجاعة كل الشجاعة عنده أن يؤمن بهذه الحقيقة وأن يدبر أمر التراجع بعد ذلك على النحو الذى يصون الكرامة ويصون الدماء ، ويكون المخدوع المغلوب فيه هو الذى أمكن التراجع من بين يديه ، وقد كان فى وسعه أن يبطش بالتراجعين جمیعاً قبل أن يفلتوا من أوهامه المطبقة عليهم .

هذه هي الجنديـة البصـيرـة بـزاـياـها فـي الكـفـة الرـاجـحة والـكـفـة المـرجـوـحة أو هـذـه هي الجنـديـةـ الـغالـبةـ أـبـداـ وـهـىـ فـيـ إـقـدـامـ أوـ فـيـ إـحـجـامـ .

ولقد كـادـتـ هـذـهـ الطـبـيـعـةـ الجنـديـةـ أـنـ تـحـيطـ بـكـلـ ماـ رـزـقـ مـنـ طـبـيـعـةـ حـيـةـ .ـ فـمـنـ أـقـوالـهـ :ـ إـنـ الـجـهـادـ شـغـلـنـىـ عـنـ تـعـلـمـ الـقـرـآنـ ،ـ أـوـ قـرـاءـةـ كـثـيرـ مـنـ الـقـرـآنـ ..

وعذرـهـ فـيـ ذـلـكـ حـينـ قـالـ ذـلـكـ المـقـامـ أـنـ لـمـ يـفـضـ فـيـ مـلـازـمـ النـبـىـ غـيـرـ أـوقـاتـ جـدـ قـصـارـ ؛ـ لـأـنـ شـغـلـ السـنـوـاتـ الـثـلـاثـ التـىـ قـضـاـهـاـ مـعـ النـبـىـ بـعـدـ إـسـلـامـهـ وـهـوـ بـيـنـ السـرـايـاـ وـالـغـزوـاتـ .

وقد كان يخطب ويكتب ويقول الأبيات من الشعر والرجز على مثال ما قدمناه ، ولكنها الخطب والكتب التي يستطيعها العربى الفصيح الناشئ فى كنف الفصحاء ، ثم هى كلها ملحقة بوظيفة الجنديـةـ فيهـ فإذاـ قـالـ كـلـمـةـ أـوـ كـتـبـ سـطـراـ فـكـانـ يـكـتـبـ بـحـسـامـ لـاـ بـيـرـاعـ .

كتب إلى مرازية فارس فقال : «الحمد لله الذي فض ملككم وأذل عزكم ، فإذا أتاكم كتابي هذا فابعثوا إلى الرهن واعتقدوا منا الذمة وأجيبيوا إلى الجزية ، وإلا والله الذى لا إله إلا هو لا سيرن إليكم بقوم يحبون الموت كما تحبون الحياة ، ويرغبون في الآخرة كما ترغبون في الدنيا» ..

وخطب فى المسلمين وقد تهيبوا طرقوـنـ المـفـازـةـ منـ العـرـاقـ إـلـىـ الشـامـ فقال : «لا يختلفن هـدـيـكـمـ ،ـ وـلـاـ يـضـعـفـنـ يـقـيـنـكـمـ ،ـ وـاعـلـمـواـ أـنـ الـمـعـونـةـ تـأـتـىـ عـلـىـ قـدـرـ النـيـةـ ،ـ

والأجر على قدر الحسنة ، وأن المسلم لا ينبغي له أن يكتثر لشيء فيه مع معونة الله له» .

ويسمع الكلمة فيردها بالجواب المskت كأنه يتلقى ضربة سيف ، كما قال حين سمع صائحاً في المعسكر يصيغ : ما أكثر الروم وأقل المسلمين .. فلم يكن أسرع منه إلى أن يقول : «بل ما أقل الروم وأكثر المسلمين . إن الجيوش إنما تكثُر بالنصر وتقل بالخذلان» .

فكل كلمة منه فإنما هي ضربة سيف في صورة حروف ونبات .

ومن الملاحظات الجديرة باستقراء علم النفس أنه على التشابه بينه وبين عمر كان في عمر جانب فكاهة وإن كانت خشنّة غليظة ، ولم يكن فيه هو مثل هذا الجانب في عمله أو كلامه .

وقد كان الأدنى إلى الظن - عند النّظر الأولى - أن تنمو الفكاهة مع الرجل الذي نشأ في مهد اليسار ولا تنمو مع الرجل الذي نشأ على العسر أو اليسر القليل .

لكنها النّظر الأولى ولا تتعداها ..

لأن الإعسار في الواقع أعنون على الفكاهة من اليسار . ومن هنا كان ولع الناس بالفكاهة في أيام الحرّوب وأزمات الشدة ومظالم الاستبداد ، لأنها ضرب من التعويض والمقابلة ولا غرابة في ذلك حيث تنظر إلى منشأ الفكاهة في جملتها ، فهي على أكثرها وليدة المفارقة بين الحالات وليس وليدة الموافقة الموائمة ، وما أكثر المفارق في حياة المعسرين .

ولعلنا نبلغ مقطع القول في هذه الملاحظة حين نقول : إن الموسر أقدر على التسلية والمعسر أقدر على الفكاهة . وبين التسلية والفكاهة فرق غير مجهول . رحم الله خالدًا .. إنه كان جندىا وكفى !

لكنه قد عوض في جانبه الواحد عن جوانب عدة في الآخرين ؛ لأنّه قد رزق الجنديّة في طرازها الأول ، ورزق منها وحده ما يكفي عشرة من جنود التاريخ البرزيين .

# ١١- نهاية من صنع القدر

قضى خالد بقية أيامه بعد عزله في مدينة حمص - زهاء سنوات أربع - لم يفارقها قليلاً إلا ليعود إليها .

وعاش هناك بين أهله وولده وهم كثيرون .

وكأنما كانت للموت ضريبة مقضية على هذا القائد الكبير يطالبه بها في حربه وسلمه حيث كان . فمات من أولاده نحو أربعين في سنة الطاعون .

ولم ترو لنا كلمة قالها خالد في موت هؤلاء الأبناء الكثيرين ، وهو الرجل الذي كان التبشير بغلام عنده فرحاً من أكبر أفراح الحياة . فكأنما ألف وجه الموت لطول ما واجهه من قريب . فهو لا يلقاء أبداً لقاء غريب مريب ..

\* \* \*

وتعقب الموت أبناءه الذين بقوا بعد الطاعون وأشهرهم المهاجر من حزب على وعبد الرحمن من حزب معاوية .. فمات المهاجر في صفين ومات عبد الرحمن مسموماً على ما قيل ؛ لأن رشح للخلافة قبل أن يرشح يزيد بن معاوية لولاية العهد . فسقاه معاوية السم على يد الطبيب ابن أثال ..

وما هي إلا فترة حتى انقرضت ذرية هذا القائد الكبير - صاحب الموت والقدر - فورث دورهم بالمدينة أحد أبناء أخيه .

وانتهت حياة خالد رضي الله عنه نهاية العجيبة ، بين سنة إحدى وعشرين واثنتين وعشرين .

والنهاية العجيبة لحياة مثله أن يموت على فراشه - كما قال - بعد أن شهد نيفاً وخمسين زحفاً في نجد والخجاز والعراق والشام ، ولم يبق في جسمه مصح من كثرة الجراح .

وليس هذا كل ما في موته من «غير المألف» أو غير المنظور ، فإنه مات ولم يجاوز الخامسة والخمسين على أرجح تقدير . وليس هى بالسن التي تنتهي بها الحياة بغير مرض شديد ، فإن كان قد ألم به مرض عارض غير مميت في جملة أطواره

فلعله قد أتم ما بدأه الحزن على الأبناء ، والفتور من الراحة ، وذلك الاضطراب الذي كان يفزعه في نومه وينتقم منه لونه إذا غضب أو ثار .

ولم يوجد في بيته عند موته غير فرسه وغلامه وسلاحه وقفه للجهاد في سبيل الله . فلما بلغ ذلك عمر قال : رحم الله أبو سليمان كان على غير ما ظنناه به .. ونكسر مراراً وهو يسترجع كلما رفع رأسه ، ثم قال : كان والله سداً لنحور العدو ميمون النقيبة .

\* \* \*

وقد كان حزن عمر عليه حزن قريب وحزن مسلم وحزن خليفة . قال لأمه : عزمت عليك ألا تبكي حتى تسودي يديك من الخضاب .

واجتمع بنات عمه يبكين فقيل لعمر : «أرسل إليهن فانههن . فقال دعهن يبكين على أبي سليمان مالم يكن نفع أول لقلقة . على مثل أبي سليمان تبكي الباكي » .

ولما سئل عمر أن يعهد بعد موته قال : لو أدركت أبو عبيدة بن الجراح ثم وليتها ثم قدمت على ربي فقال لي : لم استخلفته على أمّة محمد؟ لقلت : سمعت عبده وخليلوك يقول : لكل أمّة أمين وإن أمين هذه الأمّة أبو عبيدة بن الجراح ، ولو أدركت خالدًا ثم وليتها ثم قدمت على ربي فقال لي : من استخلفت على أمّة محمد؟ لقلت : سمعت عبده وخليلوك يقول خالد : سيف من سيف الله سله الله على المشركين ..

ولعمري ، إن «سيف الله» قد استحق هذه التزكية وهو في الغمد كما استحقها وهو مشهور .

فليست سنوات العزلة بأخف السنوات وزناً في سيرة خالد بن الوليد .

إن الحوادث قد وعظته بها فاتعظ في صبر وأناء . فلم يغلبه لسانه ولم يغلبه هواه ، ولم يتحرك لكيد ولا لشغب ولا لمذمة ولا لحقيقة ، ولو شاء بعض ذلك لكان له مطعم فيه ، وهو الرجل الذي طبقت شهرته آفاق المسلمين وغير المسلمين .

نعم ، إنه لا فتنـة وابن الخطاب حـى كما قال ، وإن الفتـنة إنـما تخـشـى «إذا كان الناس بـذـى بـلـى» أو في مـعـرض الفـرقـة والنـزـاع وعصـيـان الأـئـمـة أو انـقـطـاع الإـمام .

ولكن إدراك هذا وحده مفخرة من المفاخر ، وليس كل إدراك كهذا الإدراك بالذى يغلب الهوى ويقمع النزوات .

فلا جرم يرشع الفاروق خالداً للخلافة كما رشع لها أبا عبيدة ، ولا جرم يعرف سيف الله في الغمد كما عرفه وهو في يمين البطل الجسور . فإن يكن خالد مخشي المزاحمة على الخلافة في ظن من الظنوں فليس هو بمخشى عليها وقد وصلت إليه معهوداً إليه خالصة من الزحام ، وقد استحقها بعد أكبر مستحقيها وريض لها سنوات تجرب فيها من سورة الشباب وبعد ما بينه وبين نشأة الجاهلية ، وقرب ما بينه وبين الله .

\*\*\*

لقد مات - نصير الموت - مطمئناً إلى نهاية حياته ، لا يكره منها إلا أنها انتهت  
به على فراشه .

ولكننا - أبناء آدم - نكره كثيراً ما يكون من حقنا أن نتمناه . وما كان خالد  
أمنية قد بقيت له في ميدان الكفاح يتمناها . لقد عرفه الناس حق عرفانه وهو  
الكرم الشجاع ، ولم يبق له إلا أن يعرفوه في ميدان العزلة وهو الشجاع الصبور ..  
وقد عرفوه على هذه الصفة في ميدان حمص - ميدان السلم والتسليم - خير  
عرفان وأجلده بحاضريه العظيم وتاريخه الخالد المقيم .

# الفهرس

| الصفحة | الموضوع                 |
|--------|-------------------------|
| ٣      | ١ - البدية والحرب       |
| ١١     | ٢ - قريش ومخزوم         |
| ١٩     | ٣ - نشأة خالد           |
| ٢٨     | ٤ - إسلامه              |
| ٣٩     | ٥ - مع النبي            |
| ٦١     | ٦ - حروب الردة          |
| ٩٠     | ٧ - الفتوح              |
| ١٢٣    | ٨ - العزل               |
| ١٣١    | ٩ - عبقيته الحربية      |
| ١٣٩    | ١٠ - مفتاح شخصيته       |
| ١٤٧    | ١١ - نهاية من صنع القدر |